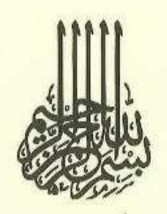


الذان على التعلق الفطا العربي التاريخ التاريخ

سخ المسالح مولا فالأول الققال حمك التنسين سالسراجات



### الحمد للَّه رب العالمين والصَّلاة والسَّلام على سيَّد الأنبياء والمُرسلين وعلى آله وأصحابه أجمعين

الباب الأول

# عِلْمُ التَّصَوُّفِ

نذكرُ ثلاثةً أدلَّةٍ لثبوتِ علم التَّصوَّفِ شَرعاً.

### الدليل الأوَّلُ:

قال \_ جلَّ شأنه \_: ﴿ وَذَرُوا ظَلهِرَ ٱلْإِنْمِ وَيَاطِنَهُ ﴾ (الانعام: ١٦٠) قال العلَّامةُ علَاءُ الدِّينِ عليُّ بنُ محمَّدِ البغداديُّ الشَّهيرُ بالخَاذِنِ رحِمَهُ اللَّهُ تحتَ هذِه الآيةِ: «المُرادُ بظاهِرِ الإثمِ أفعالُ الجَوارحِ وباطنِهِ أفعالُ القُلُوب».

[ليابُ التأويل في معاني التَّنزيل ج ٢ ص ١٣٢]

فأغمَالُ الإنسانِ على ثَلَائةِ أقسام:

### القسم الأول:

### القِسم الثَّاني:

الأعْمَالُ المتعلَقةُ بباطنِ الإنسانِ وكثيرٌ مِنَ الآياتِ تذكُرُ أحكامَ هذه الأعْمَالِ مثل: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى النَّهِ ﴾ [النساء: ٨١] و: ﴿ وَأَفَوْشُ أَمْرِقَتَ إِلَى الْقَيْبُ الْمَادِد [عافر: ٤٤] و: ﴿ فَلَا غَنْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي ﴾ [البغرة: ١٥٠).

#### القِسم الثالث:

الأَعْمَالُ المِتعَلِّقَةُ بِظَاهِرِ الإِنْسَانِ وِباطِنِهِ مَعَا مَثْلاً قَوْلُ اللَّهِ تَعالَى في ظَاهِرِ الصَّلاةِ: ﴿ وَإِذَا فَامُواْ إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُوا كُسَالَى ﴾ [النساء: ١٤٢] وقَوْله في باطن الصَّلاة: ﴿ يُرْامُونَ النَّاسَ ﴾ [الساء: ١٤٢].

واعْلَمْ أَنَّ الأعمالَ الظَّاهِرةَ لها عَلَاقةٌ بِعِلْمِ القَالِ (الفِقْهِ) والأعْمَالَ البَاطِنةُ لها عَلَاقةُ بِعِلْمِ الحَالِ (التُصوّف) وهذانِ العِلْمانِ تعلَّمَهُما الصَّحَابةُ رِضُوانُ اللَّهِ عَلَيْهِم أَجمعينَ ويَدلُ عَلَى ما قُلْناهِ الأَخَادِيثُ الآتية:

عَنْ أَبِي هُرَيْرة رضي اللّه عَنه قَالَ: (حَفِظْتُ مِنْ رسولِ اللّه ﷺ وِعَاءَيْنِ: فَأَمَّا أَحَدُهما: فَبِثَثْتُهُ، وأَمَّا الآخَرُ: فلو بَثَثَتُه قَطَعَ لهٰذا البُلْعومُ). [مثنكاة كتاب العلم ص ٣٧]

قَالَ المحدَّثُ الشَّهيرُ، والفقيةُ النَّبيلُ عليُ بنُ سلطانِ محمَّد القَادِيَ رَجِمه الله تعالى في شَرْح هذا الحديثِ: (فأما أَحَدُهُما) وهو عِلْم الظَّاهِر مِنَ الأَحكام والأَخْلَاقِ، (فبثثته) أي أظُهرتُه بالنَّقْلِ فيكم، (وأما الآخرُ) وهو عِلْمُ الباطِنِ (فلو بثثته) أي نَشرتُه وذَكَرتُه لكُمْ بالتَّفصيلِ (فَطَعَ هذا البُلعومُ) بِضمُ الباءِ أي الحُلْقُوم، لأنَّ أسرارَ حقيقةِ التُوحيدِ مما يَعْسُرُ النَّعيير عنه على وَجْهِ السُّرادِ.

#### [مرقاة المفاتيح ج ١ ص ٣١٣]

قال عبدُ اللّهِ بنُ عمرَ رضي اللّه عنهما بعدما دُفِنَ سيدُنا عمرُ بنُ الخطّابِ رضي اللّه عنه: تُوفّي اليوم تِسعةُ أغشارِ العِلْم، فأَنكَرَ بعضُ الصّحابةِ على هذا القولِ، فقال عَبْدُ اللّهِ رضي اللّه عنه: ليس المُرادُ مِنْه عِلْمَ الحَيْضِ والنّفاسِ، بل المُرادُ العلمُ باللّه فاقتَنْعُوا أجمعينَ بهذا الجواب فتحقّق الإجماعُ السّكُوتي للصّحابة عليه، ولا شَكَ أنّ الصّحابة رضي الله عنهم أجمعينَ ما كَانُوا يسكُتُون على أمرٍ يخالفُ الشّرعُ، بل كانوا سيوفاً مسلولةً ضدّ الباطلِ.

لا خِلَافَ بِينَ أَهِلِ العِلْمِ أَنَّ مِنْ أَصِحَابٍ رَسُولُ اللَّهِ فِي مَنْ كَانَ مَخْصُوصاً بِعِلْمِ أَسْمَاءِ المُنَافقينَ كَانَ قد أَسرَّهُ إليه رَسُولُ اللَّهِ فِي حتى كَانَ عُمْرُ بِنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّه عنه، يسأله عن نفسهِ مَخَافة أَنْ يكُونَ مِنْهِم فيقولُ: هَلُ أَنَا مِنْهُم؟

#### [اللمع ص ١٩ وانظر أسد الغابة ج ١ ص ٢٩١]

قَدْ كَانَ لَبعضِ التَّابِعِينَ فَصْلُ على بعضِ الصَّحابةِ في علمِ القَالِ (كَالْفِقْه) فربّما كَانَ عبدُ اللَّه بنُ عباسٍ رضي اللَّه عنهما يسألُ عن أمرٍ فيقولُ: سَلُوا جَابِرَ بنَ عبدِ اللَّه ولَيعملُ أهلُ بُصْرى على فتواهُ، وعبد اللَّه ابن عمر رضي اللَّه عنهما كان يقولُ: سَلُوا سعيدَ بن المسبّب، ويقولُ أنس: سَلُوا الحسنَ المصريِ إنَّه حَفِظُ ونَحْنُ نَسِينا وَلَا شَكَ أَنَّ فَصَلَ الصَّحابةِ في المعرفةِ واليقينِ (عِلْم الحالِ) على التَّابعينَ كَفَصْلِ الشَّمسِ على مِصْباحِ اللَّيل ويُمكن تقدير يقينِ الصحابة رضي الله عنهم مِن روايةِ على مِصْباحِ اللَّيل ويُمكن تقدير يقينِ الصحابة رضي الله عنهم مِن روايةِ الصَّلاة، وابنُ الأثيرِ في أَسُدِ الغَابةِ أَنَّ النِّيئِ عَلَى سَأَل مرةً واحداً من أَصْحابهِ (وهو حَارِثةُ بنُ سراقةَ الأنصاريَ الشهيد بيدرٍ) كَيْفَ أَصبحتَ يا لِكُلُّ شيءِ حقيقةً فما حَقِيقةُ إيمانِكَ؟

فقال: عزلتُ تفسي وصرفتها عن الدّنيا فاستوى عندي حَجَرُها وذهبُها وفضّتها ومدرُها فأسهرتُ لَيْلي وأظمأتُ نَهَاري حتَى صِرتُ كأنّي أنظرُ إلى عَرْشِ رَبِّي بَارِزاً وَكَانِّي أَنظرُ إلى أَهْلِ الْجَنَّةِ يَتَزَاوَرُونَ فَيِهَا وَكَانِّي أَنظرُ إِلَى أَهْلِ النَّارِ يَقَصَارِعُونَ. وفي روايةٍ: يَتَعَاوَوْنَ. قال النَّبِيُّ ﷺ: "على هذا عَرَفَتَ فالزَمْ"، وفي رواية ابن أبي شيبة قال له: "عَبْدٌ نُور الإيمَانِ في قَلْبِهِ إن عَرَفْتَ فالزَمْ".

أوفي أسد الغابة ج ١ ص ٣٥٥ والمصنف ج ١١ ص ٤٣ مختصراً أ

وعَنْ محمَّدِ بن صَالِح الأنصاريِّ أنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ لَقِي عوفَ

#### االمصنف لابن ابي شيبة ج ١١ ص١٤١

غَنْ عليَّ رضي اللَّه عنه: لَوْ بَدَتْ لِي الجنّةُ والنَّارُ لَمَا ازددتُ يَقِيناً. وروي في فضلِ أبي بكرِ رضي اللَّه عنه عَنْ زوجتهِ قالت: مَا كَانَ فَضلُ أبي بَكْرِ رضي اللَّه عنه عَلَى سائرِ النَّاسِ بِكَثْرةِ الصَّلاةِ والصَّومِ، بَلْ بسببِ يَقينِ القَلْبِ (المعرفة). وقد حُكي عن بكرِ بنِ عبد اللَّه المزنيَ أنَّه قال: مَا فَاقَ أبو بَكْرِ رضي اللَّه عنه جميع أصحابِ رسولِ اللَّه عَنْ بكثرةِ الصَّومِ والصَّلاةِ، ولَكِنْ بشيءِ كَانَ في قَلْبهِ، قال بعضهم: الذي كان في قَلْبهِ الحَبُ للَّه والنَّصيحة له.

#### [اللمع ص ١٢٣]

هذا العِلْمُ، هو عِلْمُ الحَالِ، وهو المُسمَّى بالتَّصوَّف، وهذا العِلْمُ لا يتأتَّى بدراسةِ الكُتُبِ، بَلْ لا بدَّ لتحصيله من تَرْكِ الدَّنيا وشَهَواتِها. كانَّ الحسنُ البصريُّ يقول: ما أَذْرَكْنَا عِلْمَ التصوّفِ من طريق قِيلَ وقَالَ، بِلُ أَذْرِكْنَاهُ بِتَرَكِ الدنيا ولذَّاتِها، فتحقَّق أنَّ أنهارَ عِلْمِ القالِ وعِلْمِ الحَالِ كلّها خرجَتْ من منبع النبوّةِ.

### الدليلُ الثَّاني:

#### [مسلمج ١ ص ٢٩]

هذه الأسئلة والأجوبة معروفة يحديث جبريل عليه السّلام، فالصّحابة رضي الله عنهم ما تحانوا يسألون النبي الله بغلبة جلال النبوة إلا قليلاً، فأرسل الله تعالى جبريل عليه السّلام في صُورة إنسان لِتغليم الحقائق الدينية لبسأل هو ويجيب معلم الكون حتى تملأ أذبال الصّحابة رضي الله عنهم من الجواهر العلميّة، وبغد أن ذَهَب جبريل عليه السلام، قال رسول الله عليه : فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم، فأخبر بقوله: «أتاكم يعلمكم دينكم» أنْ خُلاصة العلوم الدينية مَوْجُودة في هذه الأجوبة فيمكن تَقْسبم جميع الأحاديث على ثَلاثِ شُعَب:

- الأحاديث التي تتضمّن أصولَ الدّين وأفكارَه.
- الأحاديثُ التي لها عُلَاقةٌ بإضلاح الأغمَالِ الظَّاهرةِ.
  - \* الأحاديث التي لها علاقةً بإصلاح الإنسانِ.

وَوَردَ في حديثِ جبريلَ ذِكْرُ هذه الأقسام الثَّلاثةِ جميعاً فمَوْضُوعُ إِصْلَاحِ العقائدِ جاء في: (ما الإيمانُ)؟

وَمَوْضُوعُ إِصْلاحِ الأعمالِ الظَّاهرةِ وَرَدَ في: (ما الإسلامُ؟). وأمَّا موضوعُ إِصلَاحِ الأخلاقِ فيتضمّنه: (ما الإخسَانُ؟). واعْلَمُوا أَنَّ بِيانَ خلاصةِ الدَّينِ كلَّه في عدَّة جُمَلٍ إعجازَ نبويَ، فهٰذا الحديثُ من جَوَامع الكَلِم.

كانَتْ في ذاتِ رسولِ اللَّه ﷺ جامعيَّةً كاملةُ لجميع هذه المَوْضُوعاتِ إلى الغَايةِ . فَشَرَ هذهِ الشَّعبَ الثَّلاتَ حقّ التَّفسير ونَشَرَها وكان في الصّحابة جامعيَّة إلى حدّ ما ، لَكِنْ وَقَع النقصُ فيها شيئاً فشيئاً بمرورِ الزمنِ إلى أن دوَّن عُلَماءُ الأمةِ هذه الشّعبَ في علوم ثلاثةٍ مستقلة .

فدونوا عِلْمَ الكلامِ لحفظِ وشرحِ التّوجيهاتِ التي وَرَدَتْ في الكِتَابِ وَالسُّنَةِ لتصحيح العقائدِ.

ودوَّنوا عِلْمَ الفِقْهِ لشرح هَدي الكِتَابِ والسُّنَّةِ للأعمالِ الظَّاهرةِ.

والأمورُ التي أَرْشَدُ إليها الكتابُ والسُنَّةُ لإضلاحِ البَاطِن دُونَ لتفصيلاتِها عِلمُ الإحسانِ وعِلْمُ الأخلاقِ وعِلْمُ التصوّفِ، فالبارغُ في هذه العُلُومِ الثَّلاثةِ هو الجَدِيرُ بِأَن يُسمَّى محققاً وعالِماً كاملاً، فتبيّنَ مِنْ هذا التَّفصيلِ أَنَّ هذه العلومَ الثلاثةَ دونت تيسيراً على الأمّةِ، وليستُ هي ما التَّفصيلِ أَنَّ هذه العلومَ الثلاثةَ دونت تيسيراً على الأمّةِ، وليستُ هي ولي التَّفر من الكالمةِ من الكالمؤلِي المؤلِي المؤلِي الكالمؤلِي الكالمؤلِي الكالمؤلِي الكالمؤلِي الكالمؤلِي الكالمؤلِي الكالمؤلِي المؤلِي الكالمؤلِي الكالمؤلِي

قال الشَّيْخُ زُرُوقَ في كِتابِهِ إيقاظِ الهِمَمِ: (لنسبةُ التصوّفِ من الدّين نسبةُ الرّوح إلى الجَشدِ).

وقال الشيخ مجدّد الألف الثاني في مكتوب له إلى الملّا خَاجَي محمّد اللّاهُوري: (شُعَبُ الشَّرعِ ثَلَاثُ: عِلمٌ وعَمَلٌ وإخلاصٌ، فما لم تتحقّقُ هذه الشّعبُ الثلاثُ لم تتحقّقِ الشريعةُ، ولمَّا تحقّقتِ الشّريعةُ تحصلُ مرضَاةُ الله التي هي فَوْق جميع سعاداتِ الدِّنيا والآخرةِ.

الطريقة والحقيقة اللتان يَمْتَازُ بهما الصّوفية تخدُمَانِ الشّريعة، لتُكْميل الإحْسَانِ فلا غَرَضَ مِنْ تحصيلِهما إِلّا تَكْمِيل الشريعةِ فَقَطْ، أمّا الأحوالُ والمواجيدُ والعُلُومُ والمعارفُ التي تحصُلُ أثناءَ الطَريقِ، فليستُ مِنَ المَقَاصِدِ فيجبُ الوُصول بَعْدَ مجاوزةِ جميعِ هذه إلى مقامِ الرّضا التي هي آخِرُ منازلِ السلوكِ، فلا غاية لعبورِ منازلِ الطَريقةِ والحقيقةِ سِوَى تحصيلِ الإحْسانِ).

[المكتوبات ج ١ مكتوب ٣ و٦]

قال الشَّيْخ وليُّ اللَّه المحدَّث الدهْلُوي رحمه اللَّه: (ومَقْصُودُ الطَّائفةِ العَاليةِ الصَّوفَيَّة حصولُ مشاهدةِ الحقَّ كأنَّك تَزَاهُ وذلك الحُضُور يسمَّونه مشاهدةٌ بالقَلْب).

[الانتباء في سلاسل أولياء الله ص ٣٩]

### الدَّليلُ الثالث:

قَالَ عُلَمًاءُ الأصولِ في تعريفِ الخديثِ المُتَواترِ الذي يَكُونُ قطعيً النُبوتِ: (الخبرُ المُتَواترُ ما يَكُونُ له طُرقُ بلا عددٍ معين تكونُ العادةُ قد أَخَالَتْ تَوَاطؤهم على الكَذِبِ (نخبة الفكر)، فالخبرُ المتواترُ ما يرويه هذا القدرُ مِنْ عَدْدِ النَّاسِ في كلِّ زمانِ لا يسلمُ العقلُ السليمُ والطَبع الإنساني توافُقهم على الكَذِب والاخْتِرَاعِ، أو أنَّ هذه ثمرةُ مكيدةِ، إذا تُبُت هذا نقولُ: إنَّ علم التَصوفِ ثابتُ بالتَّواترِ والتَّوارثِ، فمِنَ القَرْنِ الثاني إلى الآن قَدْ تعلم التصوف عددُ كثيرٌ من المُخلصين في كلِّ قرنِ استفادوا بانفسهم وأفادوا آخرين، وهذا الدليلُ يكفي لإيضاح حقيقةِ وإثبات شرعيةِ بأنفسهم وأفادوا آخرين، وهذا الدليلُ يكفي لإيضاح حقيقةِ وإثبات شرعيةِ بأنفسهم وأفادوا آخرين، وهذا الدليلُ يكفي الشاه ولي الله المحدث بالمحدث الدهلوي: (صحبتنا وتعلّمنا آدابَ الطريقةِ والسَّلوكِ متصلةُ إلى رسول الله ﷺ بالسَنْدِ الصّحيح المستفيض المقصلِ).

### قُصَارَى القَوْلِ:

أَخَذَ الصَّحَابَةُ رضي اللَّه عنهم مِنْ رسولِ اللَّه ﷺ عِلْمَ القَالِ وعِلْمَ

الحَالِ، واستمر مِن ذلك الوقْتِ إشاعةُ هذه العُلُومِ وتَرُويجُها، وفي العَضْرِ الحَاضِرِ يوسَمُ عِلْمُ القَالِ بالفِقْهِ أو الشَّرِيعةِ، وعِلْمُ الحَالِ بعِلْم التَصوفِ والطَّرِيقةِ، ولا بُدَ مِن هذيْنِ العِلْمِيْنِ لِتَكْمِيلِ إِيمانِ الإنسانِ، فَكُمُّ اوجَبَتْ على الطَّالَبِ فِرَاسَة كُنُّز الدَّقَائِقِ والهِدَايةِ، وَجَبَ عليْهِ أَن يَدْرَسَ كِتَابَ اللَّمعِ (لأبي نصر السرّاج) وقُوتَ القُلُوبِ (لأبي طالب يَدْرَسَ كِتَابَ اللَّمعِ (لأبي نصر السرّاج) وقُوتَ القُلُوبِ (لأبي طالب المحكي)، والأربعين (للإمام الغزالي)، وعَوارِفَ المعارفِ (المشيخ السهروردي)، والمكتوباتِ (للشيخ مجدد الألف الثاني). وإن وَجَبَتِ الاستفادةُ مِنَ العَشْقَلانيُ والقَسْطَلانيُ للكَمَالِ في الرواية؛ فلا مفر مِن الانتفاع بجُنيد وبايزيد، لتحصيلِ الكمالِ في الدراية.

### مَكَانَةُ التصوفِ عند أخيار الأمة:

قال الشيخُ أبو طالبِ المكيّ في قُوتِ القُلُوبِ: (هُمَا عِلْمَانِ أصليّان لا يستغني أخدُهما عَنِ الآخرِ، بمنزلةِ الإِشلامِ والإيمانِ مرتبط كل منهما بالآخر كالجِسْم والقَلْبِ لا ينفكَ أحدُهما من صَاحبهِ).

يقولُ شيخُ الإسلام زكريًا الأنصاريّ رَحِمه اللّه: (الشّريعة ظَاهر الحقيقة والحَقِيقة باطنُ الشّريعة، وَهُمّا متلازمًانِ لا يتمّ أحدُهما إلا بالآخر).

قَالَ الإمامُ مَالكُ بِنُ أَنسِ رَحِمهِ اللّهِ: (مَنْ تَفَقّه وَلَمْ يَتَصَوّفُ فَقَدَ تَفَسَّقَ، ومَنْ تَصَوّف ولم يَتَفَقّه فقد تَرَّنْدقَ، ومَنْ جَمَع بينهما فَقَدْ تحقّق).

قال الشيخ العلامة محمد أمين الشّامي رَحِمه اللّه: (الطريقةُ والشريعةُ متلازمتان).

أنشدَ الشَّاعرُ أَكْبَر إله آبادي رَجِمه اللَّه في بيانِ الشَّريعةِ والطُّريقة عدةَ أبياتِ جميلةِ بلغةِ أَرْدُو ومَعْناها: الشّرعُ وُضُوءُ والطَّريقةُ صَلَاة الطَّريقة رقَى قَلْبِ المُصْطَقَى في الطَريقة معنَى شقَ الصَّدرِ في الطَريقةِ رَوْعةُ جَمَالِ الحَبيبِ فعبتُ الحَرْبِ بين الصّوفي والعَالمِ

اسمَعُوا منّي هذا السرّ في كَلِمتَيْنِ الشّريعةُ في نَادِي المُصْطَفَى في الشّريعةِ صورةُ فَتْحِ بَدْرِ في الشّريعة قولُ وعملُ الحبيبِ يوجَدُ في النبوّةِ هذانِ اللوّنَانِ

فثبتَ أنَّ عِلمَ التصوّفِ ليس بشيءِ اخْتَرَعَه العَجَمُ بل هُوَ مكيّ ومدنيّ خَالِصاً، نَعَمُ أقوالُ الصّوفية الجُهّال التي تخالفُ الكِتَابِ والسُّنَّة مردودةُ دائماً.

قال الشيخ الإمام أبو القاسم القشيري رحمه الله: (كلّ شريعةِ غير مؤيدةٍ بالحقيقةِ فغير مقبولٍ، وكل حقيقةٍ غير مقيدةِ بالشريعة فغير مُحْصُولٍ).

قالَ الشَّيخُ الإمامُ الربَّاني مجدّد الألف الثاني رَحِمه اللّه: (كلَّ طريقةِ ردّته الشريعةُ فهو زُنْدَقةُ وإلحادٌ).

وقَالَ أيضاً في مَكْتُوباتهِ: (مَشَايخُنا لا يَدُفَعونَ جَواهِرَ الشَّريعةِ النفيسةِ كالأطُفَالِ مُقَابِلَ جَوْزٍ وزَبِيبِ الحَالِ، ولا يَمِيلُونَ مِنَ النصَّ إلى الفصّ، لا يلتفتونَ مِنَ الفُتُوحاتِ المدنيةِ إلى الفُتُوحاتِ المكيّة عَمَلُهُم رَفِيعُ).

وقال في مقَام آخر: (لا عِبْرةَ بالرياضَاتِ والمُجَاهداتِ التي تُلْتَزِمُ بغير اتّباع السُّنةِ لأنَّ الكهّانَ وبراهمِ الهند وفَالاسِفة اليونَانِ يلتزمونَها أيضاً ولَكِنَها لا تَزِيدهم إلّا ضَلَالاً).

االمجلد الأول المكتوب رقم ماثنين وواحد وعشرين أ

قَالَ الشّيخُ الحَاجِ أَمْداد اللّه المُهَاجِرِ المكّي رَحِمه اللّه: (ما يَقُولُ بعضُ الجُهَلاءِ مِنْ أنَّ الشريعة شيءُ والطّريقة شيءُ آخرُ، فذلك بسببٍ قلّةٍ

قَهْمِهِم فَقَطْ. الطَّرِيقَةُ بغيرِ الشَّرِيعةِ مردودةً عِنْدُ اللَّه تعالى، أَمَّا صَفَاءُ القَّلِبِ فَتَحصل للكَفَّارِ أَيضاً شَانَ القَلْبِ مِثْلِ المرآة إِنْ كَانَتْ صَدِئَةً يمكنُ تنظيفُها بالبَوْلِ، ويُمْكِنُ بماءِ الوَرْدِ، لَكِنَ الفَرْقُ بينهما كُمَّا بَيْنَ النَّجاسةِ والطَّهارةِ، اتباع الشَّنةِ مقياسٌ لمعرفةِ الوليّ، مَنِ اتْبع السُّنةَ فهو وليُّ، والطَّهارةِ، اتباع السُّنة فهو وليُّ، وأما العَجَائبُ فسوف تصدُرُ عَنِ الدَّجَالِ أيضاً). ومَن ابتدعَ فهو سخيف، وأما العَجَائبُ فسوف تصدُرُ عَنِ الدَّجَالِ أيضاً). [رجوم المدنين ص ١٢٩]

فَلَا بِدُّ لَلسَّالَكِ أَنْ يَتَعَلَّمَ التَصوُّفَ مِن الْمَشَايِخِ الَّذِينِ يَطَابِقُ عِلْمَهُمَ وعَمَلُهُم وحَالُهُم وقَالُهُم بِالكِتابِ والسُّنة مطابقة تأمَّةً، ولا ينبغي الميلُ أبداً إلى هفواتِ المتصوَّفين الجاهلينِ. تقول العرب: (خُذْ مَا صَفَا ودَعَ ما كَذَر).

## البّابُ الثَّاني

## التصوّفُ مَا هُو؟

قَدْ أَجَابُ عَنْ هَذَا السَوَالِ: (التَّصَوَّفُ مَا هُو؟) جَمَاعَةُ بِأَجُوبَةٍ مَخْتَلَفَةٍ: مِنْهُمُ الشَيْخُ إِبْرَاهِيمُ بِنُ المُولَد رَقَى رَحْمَهُ اللَّهُ ذَكَرَ أَكثر مِن مَاثَةً جُوابٍ في كتابِهِ نُنقلُ بِعضاً مِنها اختصاراً.

 ١ ـ سئل الشيخ محمد بن على القصاب رحمه الله وهو مِنْ أَسَائذة الشيخ جُنيدِ رحمه الله عَنِ التصوفِ ما هو؟ فقالَ:

(أخلاقُ كريمةً ظُهَرتُ في زمانِ كريمٍ مِنْ رجلٍ كريم مَعَ قومٍ رَام).

٢ ـ قَالَ الشيخُ الجُنَيْدُ البغداديُ رحِمَه الله:

(التصوُّفُ أَنْ تُعْرِضَ عَنِ الخَلْقِ وِتْصِلُ بِاللَّهِ).

٣ \_ قالَ الشيخُ رُويمُ رَحِمَه الله:

(التصوّفُ اسْتِرسَالُ النَّفْسِ للّه تَعَالَى على ما يُريدُه).

قَالَ الشيخُ سَمْنونُ رَحِمَهُ اللّه تعالى:

(التصوّفُ أنَّ لا تملكَ شيئاً ولا يملككَ شيءً).

قال الشَّنِخُ أَبُو محمَّد الجَريري رَحِمه الله تعالى:

(التصوّفُ عَنِ الدّخولِ في كُلّ خُلُقِ سنيّ والخُروج من كل خُلُقٍ

دنيء).

قالَ الشيخُ عَمْرو بن عثمانَ المكيّ رَحِمه الله تعالى:

(التصوّفُ أَنْ يكونَ العبدُ في كلُّ وقتٍ بمَا هُو أَوْلَى في الوَقْتِ).

[اللمع ص ٢٥]

٧ = قَالَ الشيخُ محمّدُ بنُ علي بن الحُسنين بن علي بنِ أبي طَالبِ رضي
 الله عنهم:

(التصوّفُ اسمٌ مرادفٌ لِمَكَارِمِ الأَخْلَاقِ مَنْ كَانَ أَحسنَ منكَ خُلُقاً كان أَحْسَنَ تصوّفاً) .

٨ = قَالَ الشيخُ المرتعشُ رَحِمُه الله:

(التُّصوّفُ مُجْمُوعُ مكارم الأخْلَاقِ).

٩ \_ قَالَ الشيخُ أبو على القزويني رَحِمه الله:

(التَّصَوُّف يُطْلَقُ على أخلاقِ يَرْضَىٰ بِهَا الرِّبْ سُبْحَانه).

أبو الحَسَنِ النّوري رَحِمه الله :

(النصوّفُ ليْسَ بعبارةِ عَن عِلمِ أَو فَنْ بَلْ هُو عَبارةٌ عَنْ مجموعِ الأَخْلَاقِ الحَسَنَةِ).

١١ \_ قالُ الشيخُ أحمدُ خضرويه رَحِمه اللَّه:

(التصوَّفُ عبارةً عَنِ التَّزكيةِ منْ خُبْثِ البَّاطنِ وقَذَرهِ) .

١٢ \_ قَالَ الشيخُ محمّد بنُ أحمدَ البكري رَحِمه الله:

(التصوّفُ اسمٌ لإقامةِ أحوالِ النَّفسِ على الصَّدقِ).

١٣ \_ قَالَ الشيخُ أبو حَفْصِ النيسابوري رحمه اللّه:

(التصوّفُ كلّه آدابٌ، أدبُ كلّ وقتٍ، أدبُ كلّ حالةٍ، أدبُ كلّ مقام).

١٤ \_ قَالَ معروفٌ الكرخئ رَحِمه الله:

(التصوّفُ الأخذُ بالحقائقِ والبّاسُ مما في أيدي الخَلَائقِ) .

### ١٥ \_ قَالَ الشيخُ أبو الحَسَنِ شَنْجة رَحِمه اللّه:

(التصوّفُ في زمنٍ كَانَ حقيقةً بِلَا اسمٍ، وأصبحَ اليومَ اسماً بِلَا مقيقةِ).

### ١٦ \_ قَالَ الشيخُ أبو حمزة البغدادي رحمه الله:

(التصوّفُ أَخْذُ العَفْوِ والأمْرُ بالمعروفِ والإعراضُ عَنِ الجاهلين).

١٧ \_ قال الشيخُ بهاء الدين نقشبند البُخاري رحِمه الله:

(التصوّفُ أنْ يكونَ الأمرُ الإجماليُ تفصيلياً والأمرُ الاستدلاليَ كشفيّاً).

١٨ \_ قَالَ الإمامُ الرباني مجددُ الألفِ الثاني رَحِمه الله :

(التصوّفُ عبارةٌ عن العملِ بالشريعةِ مع الإخلاصِ).

١٩ \_ قال الشيخ مولانا محمد أشرف علي التهانوي رحمه الله:

(التصوفُ اسمٌ لمحوِ النَّفْسِ).

٢٠ \_ قَالَ شيخُ الحديثِ مَولَانا محمد زكريًا رَحِمه اللَّه:

(التّصوفُ ما بدايتُه: "إنّما الأعمالُ بالنيّاتِ" ونهايتُه: "أَنْ تعبدُ اللّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ().

٢١ \_ قالَ الشيخُ أحمدُ على اللَّاهوري رَحِمه اللَّه:

(التصوِّفُ أَنْ تُرْضُوا اللَّه بِالعبادةِ ورَسُولُه بِالطَّاعةِ وخَلْقَه بِالخِدْمةِ).

#### ما حصل مِن هذا الكلام:

الحياةُ جوهرٌ ثمينٌ مفوضٌ بريه إلى الإنسانِ. يخاطبُ ربُّ الغالَمِينَ الإنسانَ في مقامٍ بقوله: ﴿ إِنِّ جَاءِلُ فِي اللَّرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ [البغرة: ١٣٠، وفي مقامٍ توجّه بقوله: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنَا ﴾ [الإسراء: ١٧٠] وفي مقامٍ أعزَه بتعليق قِلَادة قوله: ﴿ وَلَيْنَا ﴾ وينبغي للإنسانِ أن يَسْلُكَ عَلَى سبيلٍ: ﴿ وَلَبَنْنَا

إِلَيْهِ نَبْسِيلًا ﴾ االمنزمل: ٨] واضعاً أمامَه ميثاق: ﴿ ٱلْسَتُ بِرَفِكُمْ ﴾ [الاعراف: ١٧٢] ولا يستريخ إلّا بَعْدَ أن يَبْلغَ إلى منزلِ: ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ مُنتَهَبَّهَا ﴾ [النازمات: ٤٤].

ثم اغلَمُ أنه لا بدّ لوصولِ كلّ سيّارة إلى المنزلِ من أمرين:
أحدُهُما: أنْ يكونَ الشارعُ سالماً. وثانيهما: أن يكونَ البنزينُ موجوداً
في السيّارة، فإن لم يكُنِ الشارعُ سالماً لا تجري عليه السيارةُ، وإن لم
يُوجَدُ في السيّارة بنزين لا تجري السيارةُ أيضاً، فهما متلازمان. فالإنسانُ
يُوجَدُ في السيّارة والشريعةُ كالشّارع والطريقةُ كالبنزينِ، فإن كَانَ الإنسانُ يريدُ
كالسيّارة والشريعةُ كالشّارع والطريقةُ كالبنزينِ، فإن كَانَ الإنسانُ يريدُ
الوصولَ إلى الله تعالى، فهو محتاجُ إلى شارع الشريعةِ وبنزين الطريقة،
فالذين يُرفضُونَ شيئاً مِنَ الشّريعةِ أو الطريقة يجدُونَ سيّارتَهُمْ واقفةً في
الطّريق، الحياةُ النّاجحةُ أنْ يعيشَ الإنسانُ ملبياً على: ﴿فَيْرُوا إِلَى اللّهِ ﴾
الطّريق، الحمدادةِ لنّصِلُ إلى الله متحلياً بالأوضافِ المحمديّة لنِصِلُ إلى
متخلّقاً بـ: ﴿تَخلُقُوا بَاخُلاقِ اللّهِ ﴿ مَتحلياً بالأوضافِ المحمديّة لنِصِلُ إلى
السّرية: ﴿لَهُمُ اللّهُونَ ﴾ ليونس: ١٤] ومنزل: ﴿ وَيَضُونُ يُنَ اللّهِ أَصَامُ المحمديّة لنِصِلُ إلى
التوبة: ٢٧) بعد أن دُخلُ في حزبِ: ﴿ وَلِلّاقِ إِلَى اللّهِ ﴾ الزمر: ١٧) فهذا هو
التوبة . ٢٠) بعد أن دُخلُ في حزبِ: ﴿ وَلِلّاقِ إِلَى اللّهِ ﴾ الزمر: ١٧) فهذا هو
التصوف.

## الباب الثالث

# تحقيقُ كلمةِ االصّوفيا

النَّاكرين، والصَّابرين، والخَاشِعين، والصَّادِقين، والقَانِتين، والمُوقِنين، والمُوقِنين، والمُخلِصين، والصَّادِقين، والقَانِتين، والمُوقِنين، والمُخلِصين، والمُخلِصين، والمُخلِدين، والمُخلِدين، والمُخلِدين، والمُخلِدين، والمُخلِدين، والمُخلِدين، والمُخلِدين، والمُخلِدين، والمُخلِدين، والأبرار، والفُقراء، والغبّاد، والأولياء؛ وكانَ السلفُ الصَّالحون يختارون منها بعض الكلماتِ حِيناً فجيناً عِنْدَ التّحادثِ فيما بَيْنَهم، ولَكِن أصَابَتْ شُهرة واسعة كلمتان؛ الفقراء والعبّاد. مِثالُ كلّ واحدٍ منهما فيما يلي:

### ١ - قالَ الشيخُ الحَسَنِ البصري رَحِمه الله مرة:

(يَا مَعْشَرَ الفَقْرَاءِ إِنْكُمْ تَغْرِفُونَ بِاللَّهِ وَتُكْرِمُونَ لَلَّهُ، فَانْظُرُوا كَيْفُ تَكُونُونَ مِعَ اللَّهِ إِذَا خَلُوتُمْ بِهِ﴾.

٢ - قَالَ الشيخُ العلَّامة ابن الجَوزي رَحِمه اللَّه في سيرةِ عُمَر بنِ الخطَّابِ
 رَضى اللَّه عنه (ص ٢١٦):

(قَالَتِ الشَّفَاء بنت عبد اللَّه: رأيتُ فتياناً يَقْصدونَ في المَشْي ويتكلَّمونَّ رُويداً، قَالَتْ: ما هؤلاء؟ قالوا: نسَّاك (يعني عبَّاداً).

أما كَلِمةً: (الفُقراء) فتطلقُ على مَنْ يَتَصفُونَ بِالفَقْرِ، وأما العُبَّاد فهم الذِين يَشْتَغِلُون بالعبادةِ، فكانتِ الكَلِمتانِ تُشِيرانِ إلى صِفَاتِ مَوْصوفِهما، ولِذا كَانَ السّلفُ الصالحون يجتنبون مِنَ الأسماءِ الدَّالَة على صِفَاتِهِم البَاطنةِ ومَقامَاتِهِم خشيةُ الرِّياءِ مُقْتَضَى الأدبِ أَن يُنادَى الإنسانُ حسبَ هيئتهِ الظَّاهرة، والقَّذر المشتركُ الظَّاهر فيما بَيْنَهم لباسُ الصَّوف، كَانُوا يلبَسُونه على طريقِ السُّئَةِ، فقد نَقَلَ الشيخُ علي الهُجَويري رحمه اللَّه في كَشْفِ المَحْجُوبِ أَنَّ النبيُّ ﷺ قال: "عَلَيْكُم بلبْسِ الصُّوفِ تَجِدون حَلَاوةً الإيمانِ في قُلُوبِكُم".

#### [كشف المحجوب مترجم ص ٧٣]

فَنَظْراً لأنَّ الصُّوفَ كَانَ من عَادَاتِ الأنبياءِ عليهمُ السَّلام، وشعاراً للأولياءِ والأضفياءِ، نُسِبوا إلى لِباسِهم الظَّاهر، فصَارَ الصَوفيُ اسماً عاماً ومُجْملاً ينبئ عَنْ جميعِ عُلُومِهم وأغْمَالِهم وأخْلاقِهم وجميع أخوالِهم المحمودةِ.

قال الشيخُ أبو نُصْرِ السراجُ الطُّوسي رَحِمه اللَّه: أَلَا تُرى أَنَّ اللَّه تعالى ذَكَر طائفة من خواص أضحاب عيسى عليه السلام، فَنسبهم إلى ظَاهِرِ اللَّبسة، فقال عز وجل: ﴿ إِذُقَالَ الْحَوَارِيُونَ ﴾ الآية المائدة: ١١٢. وكَانُوا قوماً يَلبسونَ البياض، فنسبهم اللَّه تعالى إلى ذلك ولَمْ ينسبهم إلى نوع مِنَ العُلوم والأعْمَالِ والأخوالِ التي كَانُوا بها مترسمينَ، فكذلك الصُّوفية عندي،

#### [اللمع ص ٢١]

فَئَيُتَ من الأدلَةِ المذكورةِ أنَّ لفظَ الصوفيِّ مشتقٌ من الصُّوفِ، هذا هو أَقُوى الأقُوالِ وأثْبَتَه لغةً الشيخُ أبو يَكُرِ إبراهيمُ البخاري القلابازي في كِتَابه: (التعرَّفُ لمذهب التصوَّفِ) وملخصه ما يأتي:

١ - قَالَ بعضُ العُلماء: إنَّ لفظَ الصوفي مشتقٌ من الصَفَاءِ وعلَلوا أنَّ مقصودَه تزكيةُ الباطِنِ، ولو كَانَ كذا فلْيَكُنِ اللَّفظُ "صَفَاوِياً".

٣ ـ قَالَ البعضُ: إنَّ لفظَ الصّوفيُّ مشتقُّ مِنَ الصفُّ وعلَّلوا أنَّهم يكُونُونَ

في الصّفوفِ الأُولى يَومَ القيامةِ (إنّ شاء اللّه تعالى)، ولو كَانَ كذا فَلْيَكُنُ هذا اللّفظُ اصفياً».

- ٣ ـ قالَ البعضُ: إنَّ لفظَ الصوفيِّ مُشْتقٌ مِنَ الصَّفَة وعلَّلوا أنَّهم تذكارُ
   أَصْحَابِ الصُّفةِ ولَوْ كَانَ كذا فليكُنْ هذا اللفظُ "صفيًا".
- ٤ قَالَ البعضُ: إنّ هذا اللفظ مُشْتَقُ من الصُّوفِ وعلَّلوا أنهم يلبَسُونَ الصَّوفَ، والمنسوبُ إلى الصَوفِ "صوفي" فعلم أنَّ لفظ "الصوفي" مُشْتَقُ مِنْ لفظ الصَّوفِ، وغرضُه الصّفاء، وله نسبةٌ إلى أصحاب الصّفة ومنزلته يَومَ القيامةِ الصف الأوّلُ (إن شاء اللَّه).

وفي نسبةِ لفظِ "الصوفي" إلى الضوفِ حِكَمُ عديدةُ منها:

- ١ ـ الصوفُ يكونُ ليناً والصّوفي هو الذي يجنهدُ لتلبين القَلْبِ.
- ٢ الضوف يكونُ أبيضَ والصوفي مَنْ يجتهدُ لتبييضِ القُلْبِ كبياضِ
   الصوف.
- ٣ ــ الصوف لا يقبل شيئاً من اللّون بسهولة والصوفي هو الذي صبغ بصبغ الله حتى بحيث لا يمكن أن يؤثّر عليه غيره.

### ذِكْرُ أَسْتُلَةِ مَشْهُورةِ حُولُ لَفَظِ «الصَّوفيِّ» مع أَجُوبتِها:

السَّوَالُ الأَوْلُ: هَلَ لَمَاخَذَ لَفَظِ الصَّوفِي ذِكْرٌ فِي القُرآنِ والحَديثِ؟ الجوابُ: نَعَمْ. الأَلفَاظُ التي اشْتُقَتْ مِنْها كَلَمَةُ الصَّوفِيُّ مَذَكُورةً في القُرآنِ والحَديثِ، والتَّقْصيلُ ما يأتي:

١ - قبل: إنَّ الصوفيُّ مأخوذ من الصف، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ بَحِبَّ عَدَّ مِنْ فِي هِ مِنْ . مِنْ مُؤَجِّدُ مِنْ الصف، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ بَحِبُّ

٢ - وعَلَى القولِ الثَّاني؛ لَفَظُ الصوفيّ مأخوذٌ مِنَ الصّفا، ففي الحديث عَنْ أبي جُحَيْفة رضي الله عنه قال: خَرْجَ علينا رسولُ الله عنه منغير

اللُّونِ فقالَ: "ذَهَبُ صفوُ الدُّنيا وبقي كُذَرُها فالموتُ اليومَ تحقَّهُ لكلِّ مُسْلمِ".

#### [الرسالة القشيرية]

٣- وبوقق القولِ الثّالثِ لفظُ الصّوفي مأخوذٌ مِنَ الصّفةِ. وفي الحديثِ عنِ ابن عبّاسِ رضي الله عنهما؛ وَقَفَ رسولُ الله ﷺ على أصْحَابِ الصّفة فرأى فَقْرَهم وجهدهم وطِيبَ قُلُوبهِم فَقالَ: الْبشِرُوا يا أَصْحَابُ الصّفة فَمَنْ بقي مِنْ أَمْتي على النّعتِ الذي أنتُم عَلَيْهِ رَاضياً بما فيه فإنّه مِنْ رُفَقَائي في الجُنّةِ !.

#### [كشف المحجوب]

أ - وبوقي القولِ الرَّابِعِ لفظُ الصوفيُ مأخوذُ مِنَ الصُّوفِ، وفي الحديثِ: (كَانَ النَّبِيُ ﷺ يلبسُ الصوف ويركَبُ الحِمَارَ).

السَّوْال النَّاني: لَوْ كَانَتْ لِلفَظِ الصَّوفي أهميةُ لوجدَ بعينهِ في القُرآن والحَدِيث؟

الجواب: عَدَمُ وجودٍ لَفْظِ بعينهِ في القُرآن والحديث لَيْس دَليالاً على عَدَمِ أهميتهِ وعَلَى كونهِ غير إسلامي، فَمَثلاً لَفْظُ: "المتكلمين" بعينه لم يذكر في القُرآن والحديث، فهَلْ صَارَ عِلْمُ الكَلَامِ غيرَ إسلاميً؟ لم يذكر في القُرآن والحديث، فهَلْ صَارَ عِلْمُ الكَلَامِ غيرَ إسلاميً؟ والحقيقةُ أنّه لا يمكنُ إثباتُ العقائدِ الإسلاميَّة بدونه، وهكذا لَفْظُ: "التَّخوِ" لَيْس بموجودٍ في القُرآن، فهَلْ أصبحَ عِلْمُ النَّخوِ عَبَثاً غيرَ مفيدٍ مَعْدِ مَعْدُ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدَ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدَ مَعْدِ مَعْدُ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدُ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدَ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مِعْدِ مُعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدِ مَعْدُ مَعْدِ مُعْدِ مِعْدِ مُعْدِ مَعْدِ مِعْدِ مِعْدِ مِعْدِ مِعْدِ مِعْدِ مِعْدِ مِعْدِ مِعْدِ مِعْدِ عَدِي مُعْدِ مَعْدِ مُعْدِ مُعْدِ مِعْدِ مِعْدِ مِعْدِ مَعْدِ مُعْدِ مُع

السُّوال الثالث: لَمْ يَكُنْ يُظْلَقُ "الصوفيِّ" في قَرْنِ الصَّحابةِ عَلَى أحدِ؟

الجُوابُ: كَانَ لَصُحْبَةِ النبيِّ ﷺ مزيَّةً خاصةٌ، فإطلاقُ غيرِ لَفُظِ الصَّحابِيُّ على مَنْ تشرُف بهذه النَّعمةِ يعتبرُ سوءَ الأدب في حقّه. كانَّ الصحابة رضي الله عنهم أجمعين ببركة هذه النسبة والصحبة رؤساء وقوًاد الزّهاد والعابدين والمُتُوكَلينَ والصَّابرينَ والمُطيعينَ والفقراء، حَالهُم أَفَضُلُ وأَعْلَى مِنْ أَحْوالِ الجَميعِ، فغير مُنَاسبٍ تفضيلُهم بشيء غير هذه الفضيلةِ. قال النبيُ ﷺ: الخيرُ أمْني قُرْنِي، ثُمَّ الذين يَلُونَهم، ثم الَّذينَ يَلُونَهم، متفق عليه،

#### [مشكاة المصابيح ج ٣ ص ١٩٩٥ طبع ببروت]

فجميعُ شَعَاداتِ الدّنيا وخَيْراتِها لا يمكنُ أَنْ تُصْبِحَ بديلاً صالحاً من صحبةِ رسولِ الله على من شخاه الشافعيُ رَحِمَهُ الله: (مَنِ الأَفْضَلُ مُعَاوِيةٌ بنُ أبي سفيانَ أَوْ عُمْرُ بنُ عَبْدِ العزيزِ)؟ فأجابَ: إنَّ معاويّة بن أبي سفيانَ رضي الله عنه لمّا خَرَجَ مَعْ رسولِ الله على إلى الجهادِ فَمَا أَصَابَ مِنَ الترابِ في أَنْفِهِ، ذَلِكَ الترابُ أَفْضَلُ مِنْ عُمْرَ بنِ عبد العزيزِ رَحِمُه الله. ولذا قال العلماء: إن الاتقياء والاصفياء والاولياء مِنْ جَميعِ الأرضِ، لا يمكنُ أَنْ يَبْلُغُوا رَبَةَ أَدنى صَحَابي مِنْ أَصْحَابِ الرسُولِ عَنْ أَصْحَابِ الرسُولِ عَنْ أَصْحَابِ الرسُولِ عَنْ أَنْ يَبْلُغُوا رَبّةَ أَدنى صَحَابي مِنْ أَصْحَابِ الرسُولِ عَنْ أَصْحَابِ الرسُولِ عَنْ أَصْحَابٍ الرسُولِ عَنْ أَنْ يَبْلُغُوا رَبّةَ أَدنى صَحَابِي مِنْ أَصْحَابٍ الرسُولِ عَنْ أَصْحَابٍ الرسُولِ عَنْ أَسْدَابٍ عَنْ أَصْحَابٍ المَاسِلِي مِنْ أَسْرَابُ أَنْ يَبْلُغُوا رَبّةَ أَدنى صَحَابِي مِنْ أَصْحَابٍ الرسُولِ عَنْ أَنْ يَسْلُونُ السَّولِ عَنْ أَسْرَابُ الْمُنْ الْعَرْجِيْقِ اللهُ المَاسِلِيْ السَلْمُ السَّولِ عَنْ أَسْرَابُ أَنْ يَبْلُكُ السَّولِ عَنْ أَسْرَابُ اللهُ العَلَيْ مِنْ أَسُولِ عَنْ أَسْرَابُ اللهُ الْعَلْمُ السَّولِ عَنْ أَسْرَابُ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّابُ الْعَلْمُ السَّالِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ السَّالِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللهُ الْعَلْمُ السَّالِ الْعَلْمُ اللْعَلْمُ السَّالِ الْعَلْمُ السَّالُ الْعَلْمُ السَّالِةُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ السَّالِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ الْعَلْمُ السَّالِيْ السَالِيْ الْعَلْمُ السَّالِي اللْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَالِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ اللْعَلْمُ السَالِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّلِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّالِيْ الْعَلْمُ السَّلِيْ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْ

والذين تشرّفوا بضّحبة أضحاب الرّسول على سُمُوا التَّابِعينَ، والَّذِينَ تشرّفوا بصُحبة التَّابِعينَ سُمُوا تَبع التَّابِعين، فهذه النّسبُ الثَّلاثُ تنبىء عَنِ الخَيْر لقول النبيُ على المذكورِ أعْلاه. ولِذَا كَانَ كُلِّ شَخْصٍ سعيداً لنفسه بنداء هذه النسبة، واشتَهر مشايخُ الأمة بعد الصّحابة والتَّابِعين باسم الصوفية، وذلت الألسنة بهذه الكلِمة قَبْلَ القرنِ الثاني الهجريّ وفقاً لتحقيق الإمام القُشَيْري.

السَوالُ الرَّامِعُ: مَتَى استُعمل لفظُ الصوفيِّ الأوّلِ مروّ؟ قِيلَ: إنه اختراعُ أهل بُغُداد؟

الجَوابُ: ذَكَّر الشيخُ أبو النَّصْر السَّراج الطَّوسي رَحِمه اللَّه ناقلاً

عن أخبارِ مكّة برواية محمد بن إسحاق بن يَسَار رَحِمه اللّه وآنَاسِ
آخرين: إنَّ مكة قَد خَلَتْ قبلَ الإسلام في وقتٍ مِنَ الأوقاتِ حتَّى كان لا
يطوفُ بالبيتِ أحدٌ، كَانَ يجيءُ من بلّدٍ بعيدٍ رجلَ صوفيَّ يطوفُ بالبيتِ
وينصرفُ، فإن صحَّ هذا فهوَ يدلُ على أنَّ هذا الاسمَ كان يُغرفُ قبلَ
الإسلام، وكان يُنسَبُ إليه أهلُ الفَضْلِ والصَّلاحِ، والله أعلم.

#### [اللمع ص ٢٢]

وأما في زَمَن الشّيخ الحُسَنِ اليصريِّ رَحِمه اللَّه الذي تُشَرُّفَ يصحبةِ ثمانية عُشر صحابيًا بدرياً، واستفاض مِنْ عليٌ كرَم اللَّه وجهه فيضاً باطنيًا، فاشتِعُمالُ لَفَظِ الصّوفي أمرٌ متيقَنَّ. قال الشيخ أبو النصر السرّاج الطّوسي رَجِمه الله:

(وأمّا قولُ القَائِلِ: إنّه اسمُ محدثُ أحدثه البغداديون، فمحالُ لأنّا في وقْتِ الحَسَنِ البصريّ رَحِمه الله تعالى كَانَ يعرفُ هذا الاسمُ، وكان الحَسَنُ قد أذركَ جماعةُ من أصْحابِ رَسُولِ الله ﷺ ورَضي عَنْهم، وقد رَوَى عَنْهم أنّه قَالَ: رأيتُ صوفيًا في الطّوافِ فأعطيته شيئاً فلم يأخذُه وقالَ: مَعي أربعة دوانيقَ فيكفيني ما مَعِي).

#### [اللمع ص ٢٢]

فعُلِم أَنَّ لَفُظَ الصَّوفَيُ كَانَّ يستعملُ أحياناً في زَمَنِ النَّابِعينَ، وكَثُرَ استعمالُه في زَمَنِ تَبَعِ النَّابِعينَ، ثم اشتهر بعده قبل القَرْن الثاني مِنَ الهِجْرةِ. كَانَ الإمامُ شُفْيَانُ النَّوريِّ رَحِمه اللَّه يقولُ لشيخٍ في وقتهِ: «أبو هاشم الصَّوفي»، والإمامُ أحمدُ بن حنبل رَحِمه اللَّه كان يقولُ لشيخٍ في وقته: «أبو حَمْزة البغدادي الصَّوفي رَحِمه اللَّه».

### الصوفي مَنْ هُو؟

سُئِلَ تلميذُ الشِّيخِ الحَسَنِ البصريِّ عبد الواحد بن زيد رحمهم اللَّه

تعالى: الصوفيةُ مَنْ هم؟ فقال: هُمُ الَّذين يقومونَ بعقُولِهم على عَزَائِمهم ويستقيمون بقُلُوبهم عَلَيها، ويتمسَّكُونَ بمولّاهُم اتَّقاءَ مِنْ شُرورِ ٱنْفُسِهِم.

سُئِلَ ذُو النُّون المصريّ رُحِمه اللّه تعالى؟ فقالَ: الصُّوفيّ الذي لا يتعبُه الطّلبُ ولا يَحْزَنُ بسبّبِ الحِرْمَانِ.

سُئِل أَبُو محمَّد رُوَيْم؟ فقالَ: الذي يُوافِقُ عَمَلُه قَوْلَه.

وأَجَابَ عَارِفٌ عَنْ هَذَا السَّوْالِ: إنَّ الصَّوْفِيُ الذِي يَصْفُو في الكَذَرِ، ويملأُ بالفِكَرِ، لخُصُولِ قُرْبِ اللَّه تعالى منقطعٌ مِنَ البَشْرِ، التَّرابُ والذَّهَبُ سَواةً في النَّظَرِ.

قَالَ الشيخُ شِبْلي رَحِمه اللّه: الصّوفيُّ الذي يَنْقَطِع عَنِ الخَلْقِ ويتَصِلُ بالحَقُّ.

### خلاصة الكلام:

## الباب الرابع

## إثبات بيعة الطريقة شرعاً

وَصَلَ تَخلُف الأمةِ اليومَ إلى حدْ أنَّ الصدقَ يختلطُ بالكَذِبِ، والجيّدُ يتَّحدُ مَعَ الرّديء، فَكَما دَخَلَ عُلَمَاءُ السّوءِ في صُفُوفِ عُلَماءِ الحقُ الذين يحْمِلونَ العِلْمَ الظَّاهرَ، كذلكَ دَخَلَ في زيُّ مشايخِ أهلِ الحقَّ خَامِلُو العِلمِ الباطنِ متْبعو النَّفْس.

وصَل التَّنزَلُ الروحاني والباطني في عامَّةِ النَّاسِ إلى حدَّ أَنْ جَعَلُوا بِيعَةَ الطَّرِيقةِ فريضةً، ووصَلُوا بِها إلى تُرْكِ الفَرَائضِ وإلى التَّفريقِ بِيْنَ الشَّرِيعةِ والطَّرِيقةِ فَضَلُوا وأضَلُوا، وطائِفة أَخْرَى زَعَمُوا بِيعةَ الطُريقةِ بِدْعة وضلالةً وقامُوا بِمُخَالَفَتِها ووقَهُوا ضدَها، فيا أسفَى، فلا بُدُّ لأهلِ الحقَّ من مُحَارِبةِ طائفتين: أهلِ الإفراطِ وأهلِ التَّفريطِ في وقتٍ واحدٍ، حتَى يعرضَ أحكام الشَّريعةِ منقَّحةً، ويوضح الحدِّ الفاصِلَ بين الحقَّ والباطلِ. وفيما يَلي ذِكْرُ الحُكْمِ الشَّرعيُ لبيعةِ الطَّريقةِ.

تعريفُ البَيْعةِ: البيعةُ أخذُ العهدِ مِنَ النَّاسِ على أمرٍ شرعيٌ ليلتزمُوا به سَوَاء آكانَ العهدُ لالتزامِ الشَّريعةِ كاملةً أم لأمرٍ خاصٌ منها. بَايَعَ رسولُ اللَّهِ ﷺ الصَّحابةَ أربعةَ أنواع والتفصيلُ فيما يلي:

١ - بَيْعَةُ الإسلامِ: عِنْدُما كَانَ شخصٌ يريدُ الدَّخُولَ في الإسلامِ
 وإظهارَ البَرَاءةِ مِنَ الكُفرِ والشَّرِكِ كان عليه الصَّلاة والسَّلام يبايعُه.
 خَضَرَ آهلُ المدينةِ في مَوْسِم الحجُ وبايعوا النبيِّ ﷺ. ذِكْرُ بيعةِ

العَقَيةِ الأولى والثانية موجودٌ في كُتُبِ الخَدِيثِ والسّيرةِ المعتبرةِ.

٢ \_ يَنِعَةُ الجِهَادِ: أَخَذَ النبيُ ﷺ في الحُدَيْبِيّةِ مِنَ الصَّحَابِةِ عهداً آلاً يَفِرُّوا
 إِنْ وقعتِ الحَرْبُ، بَلَ يُخَارِبُونَ العدوْ مَا بَقُوا. قال تعالى: ﴿ لَقَدُ
 رَضِ لَللَّهُ عَنِ النَّوْمِينِ لَهُ يُبَايِعُونَكَ غَتَ الشَّجَرَةِ ﴾ [الفنع: ١٨].

إِنَّ سُلَمَةَ بِنَ الأَكُوعِ رضي اللَّه عنه، وكَانَّ مِنْ أَهْلِ هذه البَيْعةِ سُئِلَ مَرُّةً: عَلَى أَيِّ شيءٍ بايَغْتُم رَسُولَ اللَّه يَوْمَ الحُدَيْبِيَة؟ قَالَ: بَايَغْنَاه على المَوتِ.

[مسند أحمد ج ٤ ص ٥١]

واللَّه تعالى رضي بهذا العَمَل حتَّى قَالَ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكِ أَبَايِهُونَكَ إِنَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ تَعالى رضي بهذا العَمَل حتَّى قَالَ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيكِ أَبَايِهُونَكَ إِنَّهَا الْعَمَلِ حَتَّى اللَّهُ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ ٱللَّهِ عِبْمُ ﴾ [سورة الفتح: ١٠].

عَنْ أَنْسِ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: جَعَلَ المهاجِرُونَ وَالْإَنْصَارُ يُخْفُرُونَ الخَنْدَقَ وينقلُونَ الثّرابُ وهم يَقُولُونَ:

نَحْنُ اللَّذِينَ بَايَعُوا محمَّدا عَلَى الجِهَادِ مَا يَقِينَا أَبِدَا [مثل عليه]

٣\_ بَيْعَةُ الهِجْرَةِ: قَالَ الحارثُ بنُ زيادِ الشَّاعديِّ: أَتَيتُ رسولَ اللَّه ﷺ يومَ الخَّنْدَقِ وَهُوَ يَبَايعُ النَّاسَ عَلَى الهِجْرَةِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! بَايغُ هذا عَلَى الهِجْرَةِ، فَقُلْتُ: حَوْطُ بنُ يَزِيدُ وهو بَايغُ هذا عَلَى الهِجْرَةِ، فَقَالَ: «ومَنْ هذاه؟ قُلْتُ: حَوْطُ بنُ يَزِيدُ وهو ابنُ عمْي، فقالَ: «إنَّكم مَعْشَرَ الأنصارِ لَا تُهاجرون إلى أَحَدٍ، ولَكِنْ النَاسَ يَهَاجِرُونَ إلى أَحْدٍ، ولَكِنْ النَاسَ يَهَاجِرُونَ إلى أَحْدٍ، ولَكِنْ النَاسَ يَهَاجِرُونَ إلَيْكُمِ، أَخْرِجِهُ إبنُ منذه وأبو نعيم. "

[أسد الغابة ج ٢ ص ٢٥]

إينعة الثوبة (بيعة الطريقة): أحياناً بايع النبي الشحابة على ترك بعض المُعاصي. وذَلِك لتعليم الأُمُة.

رَوَى الشيخانِ عَنْ عُبَادةً بنِ الصَّامتِ، قَالَ: قالَ رسول اللَّه ﷺ

وَخَوْله عصابةٌ مِن أَصْحَابهِ: ﴿ بَايغُونِي عَلَى أَنْ لا تُشْرِكُوا بِاللّٰه شيئاً، ولا تَشْرِقُوا ولا تَزْنُوا، ولا تَقْتُلُوا أَولَادَكُم، ولا تَأْتُوا بِيُهْتَانِ تَفْترُونَه بِئِنَ أَيْدِيكُم وَأَرْجُلِكُم، ولا تَقْتُلُوا أَولَادَكُم، ولا تَأْتُوا بِيُهْتَانِ تَفْترُونَه بِئِنَ أَيْدِيكُم وَأَرْجُلِكُم، ولَا تَغْصُوا في مَغْرُوفٍ. فَمَن وَفَى منكم فأجُرُه على اللّٰه، ومَنْ أَصابَ مِن ذَلِك شيئاً، فغُوقِب به في الذّنيا فهُو كَفَارةٌ له، ومَنْ أَصابَ مِنْ ذَلِك شيئاً ثُمْ سَتَرَه اللّه عليه، فهو إلى اللّه إن شاء عَفَا عنه، وإن شَاء عَاقَبه الله عليه .

#### [شرح السُّنة ج ١ ص ٦٠]

كلمة [أضحابه] في قوله: "وخوله عصابة مِنْ أضحابه تدلُّ على أنْ هولاء المُبايعينَ كَانُوا تشرَّفُوا ببيعةِ الإسلام مِنْ قَبْلُ، وَقَدْ دَخَلَ الإسلام مِنْ قَبْلُ، وَقَدْ دَخَلَ الإسلام مِنْ قَبْلُ، وَقَدْ دَخَلَ الإسلامُ في قُلُوبِهم. بَلغَهُم نظرةُ رحمةٍ ممَّن بُعِثُ رحمةً للْغالَمِين إلى ارْتِفَاعَاتٍ روحانيةٍ لَنْ يصلَ إليها أولياءُ الأُمّة، بأية بيعةٍ هذه؟ بُويع هؤلاء الصَّحابةُ بيعةِ النَّوبةِ، يَنْشَأَ في بعض الأَذْهَان أَسْئِلة نَذْكُرُها ونذْكُرُ أَجوبتُها،

س ١: لماذا احتاج الصحابة إلى هذه البيعة وقد وصَلُوا إلى هذه المَعَالي؟
 ب : لِتَعْلَيم الأُمْةِ واجتنابِ المَعَاصي الكبيرةِ. يدلُ عليه قَوْله عليه الصّلاة والسّلام: «ولَا تُشرقوا ولا تُؤْنوا ولا تَقْتُلوا أولادَكُم».

س ٢: ما فائدةُ هذه البّيعة للضحابةِ؟

ج : رَجَاء نَهْلِ الأَجْرِ والثُّوابِ مِنَ اللَّه تُعَالَى لقوله عليه الصلاة والسّلام: "فَمَنْ وَقَى مِنْكُم فأَجْرُه عَلَى اللَّه".

س ٣: تَرْكُ الكبائر لَازِمٌ على أَهْلِ الإيمانِ بنفْسِ نطق كُلِمَةِ الشّهادةِ، فالعَهْدُ على تَرْكِ هذه المعاصي وبالبيعةِ وعلى يَدِ رسولِ اللّه ﷺ يبدؤ لغوآ؟

١ - أُمِرَ النَّبِيُّ ﷺ في سُورةِ المُمْتَحِنةِ بِأَخُذِ مِثْلِ هذه البَيْعةِ من

المُعْدَابِيَّاتِ رَضِي اللَّه عَنْهُنَّ فِي سُورةِ المُعْدَخِنَةِ قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَالْهُ اللّهُ وَلا يَعْرِينَهُ وَلا يَعْرِينَهُ وَلا يَعْرِينَا فَي الْمَعْرَا وَكُنْ فِي الْمِعْمِ على يَدِ النبي عِلَى فَائدة لهم التوبة من المُعَاصى في البيوتِ ولكن في البيعةِ على يَدِ النبي عِلَى فَائدة لا تُوجَدُ في غيره، وهو أنّ النبي عِلَى كان يَسْتَغْفِر لهم بلسّانِهِ المُبَارِكِ عِنْدَ البَيْعَةِ، فكانتِ النتيجةُ مَا ذُكِر في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهُ عَقُولٌ رَجِعً ﴾ . قال البيعة على في هذا الشّانِ: ﴿ وَلَوْ آنَهُمْ إِدْ ظُلَّالْمُولُ اللّهُ مَا النساء: 111 ، ذُكِر في تعالى في هذا الشّانِ: ﴿ وَلَوْ آنَهُمْ إِدْ ظُلَّالُوا اللّهُ مَا النساء: 111 ، ذُكِر في مَعْدَالُولُ النَّعْفِرُ اللّهُ عَلَيْلُوا اللّهُ وَالْمَالُولُ وَاللّهُ وَالْمَالُولُ وَاللّهُ وَالْمَالُولُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

### س ٤ : هَلْ هِناكَ رُوايَاتُ أَخْرَى فِي بِيعَةِ التَّوْبَةِ؟

ج : نَعَمْ، هناكَ رواياتُ عديدةً. رَوَى الإمامُ مسلمٌ وابنُ ماجَه؛ أنَّ النبيّ بي بَايعَ طائفةً من المُهَاجِرين ألّا يَسْأَلُوا أَحَدَاً. وتمامُ الحديث: أنَّ عوفَ بنَ مالكِ الأشجعيُّ رضي الله عنه قالَ: كُنّا عِنْدَ النبيُ بي تسعة أو ثمانية أو سَبْعَة فقال: ألّا تبايعونَ رَسُولَ الله؟ فقلنا: قَدْ بايعناكَ يا رَسُولَ الله! فَعَلَامَ نُبَايعُكَ؟ قَالَ: هَلَى الله ولا تُشْرِكُوا به شيئاً والصَّلُواتِ قَالَ: هَمْ مَا الله ولا تُشْرِكُوا به شيئاً والصَّلُواتِ الخَمْسِ وتُطِيعُوا (وأسرَّ كلمة خفية). "وَلا تَسْألُوا النَّاسِ شيئاً . فَلَقَدْ رأيتُ بَعْضَ أولئك النّقرِ يسقطُ سَوْطُ أَحَدِهِم، فَمَا يسألُ أحداً بناولُه إيّاهُ.

وغَنْ جَرِيرٍ بنِ عَبْدِ اللَّه قال: بَايَغْتُ النبيِّ ﷺ على النُّصْحِ لِكُلُّ شلِم.

[مسلم ج ١ ص ٧٥]

عَنْ أَمْ عطيَّةً رَضِي اللَّه عنها قَالَتْ: (أَخَذَ علينا النَّبِيُّ ﷺ عِنْد البَيْعةِ اللَّا نَتُوحَ).

[بخاري ج ١ ص ٢٠٣ بتحقيق فؤاد عبد الباقي]

غَنِ ابنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: كُنَّا نبايعُ رَسُولَ اللَّه ﷺ على السَّمْع والطاعةِ، يَقُولُ لَنَا: ﴿فِيمَا اسْتَطَعْتُم ﴿

[مسلم ج ٣ ص ١٤٩٠ بخاري ج ٤ ص ٢٤٥ مع حاشية السندي]

س ه : قَبْتَ عَنِ النبي ﷺ عدة أنواع مِنَ البَيْعةِ ولَكِنْ لَم يشبتُ في زمنِ
 الصَّحابةِ سِوَى بَيْعَةِ الجِلَاقَةِ وبَيْعَةِ الجِهَادِ.

جـ : يَكُفي في الجَوَابِ لإسكاتِ الخَصْمِ أَنَّه إذا ثَبُتَ عَمَلٌ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ فلا خَاجَة إلى ثُبُوتِهِ من غَيْرهِ، والجَوابُ الحقيقي؛ أَنَّه ثَبُتَ غَنْ سيَّدنَا الصَّدَيقِ وسيِّدِنا عليٌّ رضي الله عنهما، ولذلك بُوجَدُ عِنْدَ جميع أَهْلِ الطَّريقةِ شَجَراتُ سَلَاسِلِهم.

كَانَ الخَلَفَاءُ الرَّاشِدُونَ يَبايِعُونَ لَلْخِلَافَةِ فَكَانَتُ بِيعَةُ التَّوبَةِ دَاخِلَةً فَيَانَتُ بِيعةُ التَّوبَةِ دَاخِلَةً فَيها، ولم يَبايغ غَيْرهم حتَّى لا يَشْتُبِه بِبِيعةِ الْخِلَافَةِ، ولا تَقْعُ فِتنةً بَلْ كَانْ يُكْنَفَى بِالصَّحبةِ. ولما انْتَهَى عَصْرُ الْخِلافَةِ الرَّاشِدةِ، واقْتُصِرَ أَمرُ الْخِلَافَةِ بِنَظْيم أَمُورِ الدُّولَةِ. أَخْيَا السَّلَفُ الصَّالحون سُنَةً بِيعةِ التوبة (بِيعةِ الطَّريقة). والخَمَدُ للَّه ما زَالَتُ هذه السُّنَةُ جاريةً سَاريةً في الأُمَّةِ حتَّى اليوم.

س ٦ : مَا خُكُمُ بَيْعَةِ التَّوْبَةِ، هَلْ هِي فَرْضُ أَوْ وَاجِبٌ؟

ج : لَيْسَتُ بِفَرضٍ ولا وَاجِبٍ، تِلْ هي سُنةً، تُعَمْ تُخْيَا الفرائضُ بهذهِ
 السُّنةِ.

#### س ٧: إنَّ لم يبايغ أحدُ فماذا يَكُونُ؟

ب يُحْرَمُ مِنْ بركاتِ هذه السُّنةِ. قال عليه الصَّلاة والسَّلام: "مَنْ تمسَّكَ بسُنتي عِنْدَ فَسَادِ أُمْتي فَلَهُ أَجْرُ مائةِ شهيدٍ".

[مشكاة المصابيح ص ٣٠ الترغيب والترهيب ج ١ ص ٨٠]

### س ٨: هل يبايع هذه البيعة كلّ عالِم أو صوفي؟

ج : كُمَّا أَنَّ النبيُ ﷺ فَوْضَ سيدُنا الصَّديقَ الخِلَاقَةَ والنَّعمةَ الباطِئةَ،
كذلك جَرَّتْ هذه السَّلْسِلة مِنَ الصَّدِّيقِ رضي اللَّه عنه، وَمَا زَالَتْ
تَنْتَقِلُ هذه النَّعمةُ إلى اليوم إلى أولياء هذه الأُمّة صَدْراً فَصَدْراً فَلَا
يَجُوزُ أَن يُبَايعَ إلَّا مَنْ صَحِبَ وليًا مِنَ الأولياءِ، وَوَجَدَ النَّعمةُ
البَّاطنةُ وفوضَ إليه الأولياءُ هذه العهدةُ. وَمِثَالُ مَنْ بدأ البَيْعةَ بنفسهِ
كالأنبع الذي تَهُوي به الرَّبحُ لا يَدْري شَجَره، فلا يَجُوزُ التوبة
بالبيعة على يَدِ مِثْل هذا.

### س ٩: هل يَجُوزُ للمَزْأَةَ أَنْ تَبَايِعَ النَّاسِ؟

ج : لا شك أنه يُمْكنُ للمرأةِ أَنْ تَبْلُغَ إلى أَعْلَى مراتبِ الوِلَايةِ، ولكنَّ الشَّرِيعةَ لَمْ تَحْمِلُ مسؤولياتِ مَنْصِبِ الرُّشْدِ والهِدَّايةِ عَلَى كَوَاهِلِها الشَّعِيفةِ، وَلِلْذَلِك لَمْ تَجْعَلْ أَي امرأةٍ نبيَّةٍ، فَهِي وإن تشرَفَتْ بكَوْيَها وَاللهِدَة النَّبِينِينَ، بَلْ وَضَعِ اللَّه ثِقْلَ النبوة عَلَى كواهِلِ الرِّجالِ، فَقُوضت وراثةُ الأنبياء أيضاً إلى الرِّجالِ فَقَطْ، فلا يَجُوز للمرأةِ أَنْ ثَبايغَ النَّاسَ.

### س ١٠: هل يجبُ في البيعةِ النّطق بالكَلِماتِ بَعْدٌ وضْعِ اليّدِ في اليّدِ؟

إلى التّطقُ بعدُ وضع اليّدِ باليدِ فليعملُ بها وإن كان عددُ الناس كثيراً،
 فليبسطوا رداءً وليتمسَّكُوا به جميعاً وهو أيضاً عَمَلُ نبويٌ. كان الحَجَرُ عند بناءِ الكعبةِ صغيراً، وكَانَ الحَامِلُون كُثْراً فوضعه

النبئي ﷺ في رِدَائِهِ فَأَخَذَ الجميعُ الرّداءَ وحَمَلُوا الحَجَرَ الأَسْوَدَ. اسيرة ابن مشام ج ١ ص ٢٠٩

وإنْ كَانَ النَّاسُ أَكْثَرَ مِنْ ذلك تُجُوزُ البَيْعَةُ بِنطقِ الكَلَمَاتِ بَعْدَ النَيْةِ،
هَكَذَا بَايَعَ الصِّحَابةُ المُجَاهِدِينَ عَلَى الجِهَادِ. قال ابنُ الأثير: قَالَ عِكْرِمَةُ
ابنُ أبي جَهْلِ رضي اللَّه عنه بومئذ \_ يعني يَوْمَ اليرموك \_: قَاتَلْتُ
رَسُولَ اللَّه ﷺ في كلِّ موطنٍ وأفرُ منكمُ اليومَ؟ ثم نَادَى: مَنْ يُبَايغُنِي
عَلَى المَوْتِ؟ فَبايَعَه عَمَه الحارثُ بنُ هشامٍ، وضِرار بنُ الأزورِ في
أربعمائةٍ من وجُوه المسلمينَ.

[أشد الغابة ج 1 ص ٦]

### س ١١: هل تُبايعُ النساء بوضع الأبدي في الأيدي؟

ج : كلا: كَانَ من عَادةِ النبيُ ﷺ أنّه كَانَ يبايعُ النساء مِن وَرَاء حِجّاب بغير لمس. عَنْ عائشةَ رضي الله عنها قَالَت: ما مسَّ النبيُ ﷺ بيده امرأةً قط إلا أنْ يأخذ عليها فإذا أخَذَ عليها وأعْطَتْه قَالَ: "أذهبي فَقَدْ بايعتكِ". أخرجه البخاري، ومسلم، وأبو داود.

[جامع الأصول ج ١ ص ٢٥٨]

### س ١٢: هل يَجُوزُ بيعةُ الأطفالِ؟

خَمْ، يَجُوز. قال ابنُ الأثيرِ: إنَّ عبدَ الله بنَ الزبير رضي الله
 عنهما أخضَرَه أبوه الزبير عند رسول الله ﷺ لِيُبَايِعَه وعُمْرُه سَبْع
 سنين، فلمّا رآه النبيُ ﷺ مقبلاً تبسّم ثمّ بَايَعَه.

[أسد الغابة ج ٣ ص ١٦٢ ، وانظر حياة الصحابة ج ١ ص ٢٥٠]

س ۱۳ : هل يَجُوز بيعة غائب؟

- نَعْم، بَايْعَ النبئ ﷺ الصّحابة في الحُديبية تحت الشَّجزة، فأدْخَلَ

النبيُّ ﷺ صيدَنا عثمانَ رضي الله عنه في البَيْعةِ وكَانَ حينئذٍ بِمكَّةَ المكرَّمةِ.

[تفسير ابن كثير ج ٢ ص ٢٨٧، سيرة ابن هشام ج ٣٦٥]

### س ١٤: هل يَجُوز البيعةُ بواسطةِ الرَّسَالَةِ أَوَ الهَاتِفِ؟

خَمْ، لمَّا ثَبُتْ جَوازُ بيعةِ الغَائبِ دَخَلَتْ فيه البيعةُ بواسطَة الرَّسَالةِ
 ويَجُوزُ البيعةُ بواسِطة الهَاتِف بِدَرَجَةِ الأَوْلى.

### س ١٥: هَلْ يَجُوزُ فَي وقتِ واحدِ مَبَايَعَةُ مَشَايِخٌ عِدَّةٌ؟

إلا ، لا يَجُوزُ أَنْ يبايعَ في وقتِ واحدٍ إلا شيخاً واحداً. مِثَالَ: مَنْ يُبَايعُ كُلِّ وَاحِد كَالمِلْعَقَةِ يكونُ غَرقاً في كُلِّ نَوْعٍ مِنَ الأَطْعِمَةِ، ولَكِنَّه يَبْقَى مَحْرُوماً مِنَ التَّذَوقِ.

ع: خُذُ واحِداً خُذُ مُحْكُماً.

### س ١٦٪: هل يَجِبُ بَعْدَ وفَاةِ الشَّيخ بَيْعة شيخ ثانِ؟

ج : نَعَمْ، إِنْ لَمْ يَحْصَلْ تَرْكِيةُ النفسِ وتصفيةُ القَلْبِ يجبُ تَجْديدُ الْبَيْعَةِ، كَطَالِبِ يذَرُسُ القُرآن الكَرِيمُ عِنْدُ أَسْتَاذٍ، فَإِنْ تُوفِي الأستاذُ لا ينتهي الطَّالبُ مِنَ الدَراسَةِ، بَلْ يَرَى تَكَميلَ الدَراسَةِ لا يَرَى تَكميلَ الدَراسَةِ لا زَمَا. نَعَمْ، الَّذِينَ وَجَدُوا بشارة خُصُولِ النَّسِيةِ لا يَجِبُ عَلَيْهِم تَجْدِيدُ البَيْعَةِ.

## س ١٧ : الَّذِينَ يُخَالِفُونَ البِّيْعَةَ أَلَمْ يَدْرُسُوا هذه الأَحَادِيثَ؟

ج : دَرَسُوا. ولَكِنْ لَمْ يُدْرِكُوا مَعَانِيها، وإلّا لَمْ يَشْكُلُوا عَلَى عَمَلِ
 واضِحَةٍ سنْنِتُه. ويمْكِنُ تبيين حَال مَنْ يُخَالِفُونَ بيعةَ الطّريقةِ في
 كَلِمَاتٍ يَسيرةٍ هَكَذا: (وكَذَبوا بِمَا لَمْ يُحيطُوا بِعِلْمِهِ).

### س ١٨ : ما هُو الغَرَضُ مِنْ بَيْعَةِ الطَّريقةِ؟

ج : تُذْكَرُ فيمَا يلي أغْرَاضُ وأهْدَافُ البَيْعَةِ.

- ١ \_ لا يَلْزَمُها حُصُولُ الكَشْفِ والكَرَامَاتِ.
  - ٢ \_ لَيْسَ فيها ذِمَّة المَغْفِرَةِ يَوْمَ القيامةِ.
- لا يَلْزَمُها النَّجَاحُ في الأمُورِ الدنيويةِ كالغَلْبَةِ عَلَى الأعداءِ والفَوْزِ في المَحَاكَم.
  - إِلَّا يُلْزَمُها التّصرفات كَأَنَّ لا تأتي وسوسةٌ ذنبٍ.
    - ٥ \_ لا يلزمُها السَّكر بحبث لا يُغرفُ غيرُه.
      - ٦ \_ لا يلزمُها رؤية أنوارٍ أو ألوانٍ.
      - ٧ \_ لا يلزمُها الرؤيا الطَّيبة في المَثَام.

بَلِ الغَرَضُ الأصليّ العَمَلُ بالأحكَام الشّرعيةِ لإرضاء اللَّه تعالى.

س ١٩: اذكروا أدلةً عقليةً على إفادةِ البَيْعَةِ.

جِ : تُوضَّحُ إفادة البَيْعةِ بِثَلَاثَةِ ذَلَائِلَ:

- العَسْكَرِ ويلبَسُ حَلَّتُه ويؤدي عَمَلَهُ في العَسْكَرِ ويلبَسُ حَلَّتُه ويؤدي عَمَلَهُ في مَكَانِ، فَكُلُ إنسانِ يحترمُه ويطيعُه يَرَى إكرامَهُ إكرامَ العَسْكَرِ. وإهَائَتُه إهائَة العَسْكَرِ، لا يَسْأَلُه أحدُ مِنْ أي قبيلةٍ أنْتَ أو مِنْ أي أسرةٍ؟ يفيده اعتزاز بنسبة العَسْكَرِ وحَلَتِه، كَذَلِكَ كل مَنْ يبايعُ مَشَايِخَ الطَّريقةِ يَجِدُ عَلَاقةً رُوخَائِيَّةً مِنْ مَشَايِخَ الطَّريقةِ وَالعَلَاقةِ رُوخَائِيَّةً مِنْ مَشَايِخ الطَّريقةِ والعَلَاقةِ .
- ﴿ طُوبانِ جَهْزا في مَكَانِ واجِدِ. وُضِعْتُ واحدةً في بِلَاطِ المَسْجِدِ والثَّانيةُ في الكَّنيفِ، فارتُفَعَتُ رَبّةُ واحدةٍ حتَّى يَضَعُوا عَلَيْها الجَبْهَةَ وسَقَطَتُ رُبُّةُ الأَخْرَى حتَّى لا يَرَى أَحَدٌ دُخُولُ الكَنيفِ حَافِياً، هَذِهِ هِي النَّسْبةُ. النَّسْبةُ الطَيبةُ مُنِخَتْ عزةً وشَرَقاً، والنَّسبةُ الخَبِيثةُ سَبّتْ ذِلَة وإهائة. هكذا يَجِدُ نسبة طيبة مَنْ يُبابعُ مَشَابِخَ الطَّرِيقة، فيكون مكرّماً محترماً عند اللَّه تعالى.

\* رُكِّب على المُضْحَفِ دفّة ساذَجةً لم يُكُتَبُ عليها كَلِمَةً، أو آيةً. قال الفقهاء: كما لا يجوز مش أوراقٍ كُتبتُ عليها الآياتُ بدون الوُضُوءِ، كذلك لا يَجُوز مسَّ هذه الدّفةِ الساذَجةِ. يُقالُ لها دفةً، ولكن ارْتَهَعَتْ رتبته بتركُّبه بالمَضْحَفِ. سبحان اللَّه! قمن يتصل بالمشايخ بواسطة البيعة ينال عزة بالعلاقة بأهل الله تعالى، وسَيْعَامل به مُعَامَلةَ الرُّحْمَةِ والكَرَمِ إن شاء اللَّه تعالى، ما أناتُ أعْمَالِنا؟ ما عندنا سوى النّدامة.

أَيْقَى اللَّه يُسْبَتَّكُم. مَا رَّجَانِي إِلَّا هَذَه.

س 
 ٣٠: رَجُلُ ينطقُ بكلماتِ التَّوبَةِ ولم يُضلخ حَيَاتَه هَلُ لَه فَائِدَة؟
 إلى الرَّجُلُ وإنْ لم يَشْتَفِذُ بالبِّيْعَةِ فائدةً كاملةً، ولُكِنْ لَمْ يَكُنْ بِلَا فَائِدَةً لَا مَحَالَةً؛
 قَائِدةِ تَمَاماً. حَصَلَ له فَائِدَتَانِ لا مَحَالَةً؛

الأولى: أنه نَطَقَ بكَلِمَاتِ التَّوْبَةِ عِنْدُ البَيْعَةِ وبِبَرَكَتِهَا يُغْفَرُ لَهُ مَا تَقَدُّمُ من ذَنْبِهِ إِنْ شَاءَ اللَّه تَعَالَى. قَالَتِ المَشَايِخُ في ضَوْءِ الأحادِيثِ: إِنَّ مُنْ ينطقُ بكلماتِ التَّوبِةِ يَغْفِرُ اللَّه له ذَنوبُه وإِنْ كَانَ كَافِراً أَو مُشْرِكاً مَدْ مَاثَة سُنةٍ وليس هذا بيسير.

الفائدة الثانية: إنّ هذه النسبة تنفعُ الإنسان عند الموتِ عندما يضعف الارتباط بالدّنيا، وتنكشف له أحوال الآخرة. يموت على الإيمان إن شاء الله تعالى وإنْ كان مُذْنباً. قَالَ الشَّيْخُ الخواجَه فَضْلُ العليّ القُريشي رَحِمه الله تعالى: كلّ قُلْبٍ وُضِعَتْ عليه هذه الأصبعُ (وفاز بنسبة الله، الله) لا يَمُوتُ إلّا عَلَى ذِكْر الله تعالى (إن شاء الله تعالى).

مُلَخِصُ الكَلام:

يَحُصُلُ للإنسانِ بواسِطَةِ سلسلةِ مَشَايِخِهِ عَلَاقَةٌ رُوحانيَّةٌ بِقَلَبٍ النَّبِيُ ﷺ، يعرض للإيضاح مثالان:

١ \_ رجلٌ يبني بيتاً جديداً ويجمّله تجميلاً فاخراً ويَسْلُكُه ويركب فيه

المِصْبَاح، ولَكِن لا يُضِيء مِصْبَاحُه ما لَمْ يَتْصِلُ رَبُطُه بمحَطَة الْكَهْرُبَاءِ، كَذَلِكَ السَّالِكُ عندما يربُطُ عَلَاقَةً مِصْبَاحٍ قُلْيهِ بواسِطَةِ تَسْلِيكِ مَشَايِخِ السَّلْسِلَةِ بِقُلْبِ النبيِّ المُبَارِكِ ﷺ الذي هو كَنْزُ الرحماتِ يتنور قَلْبُ السَّالكِ وتصلُ إليه الأنوارُ والبَرَكَاتُ من قَلْبِ النبيِّ المُبَارِكِ ﷺ بواسطة مَشَايِخه.

٢ - القِطَارُ يشتملُ على عدة عرباتٍ، فإن رُبِطَ به عربةً أُخْرَى، فمهماً وَصَلَ القِطَارُ وَصَلَتِ العَرَبَةُ، فتدبَروا. إنَّ المشايخَ كالقِطَارِ، والنبائِ على كمحرّكِه، والسَّالكَ كالعَرَبةِ المرتَبِطَةِ، وهذا القِطَارُ جارٍ إلى محطة رضا الله تعالى، فإن هذه العربة مرتبطة، فلما وصَلَتِ القاطرة إلى المنزلِ وَصَلَتُ هذه العربةُ عربة الدُّرَجَةِ الثالثةِ.

ع: كانت الحكاية ممتعة جئت بها طويلة.

وَصَلْتُ إِلَى المَقْصَدِ، الّذين مَا زَالُوا إلى الآنِ في شُبُهَاتِ عَنِ البَيْعَةِ عَلَيْهِم أَنَّ لا يُبْطِئُوا في تَحْصِيل هذهِ السَّعادةِ العُظْمَى، بَلُ ليربُطُوا عَلَيْهُم البَاطنةُ بشيخ جامع بَيْن الشَّريعةِ والطَّريقة، فإنَّ مَنْ يدخلُ في السَّلسلةِ يواسطةِ شَيْخ كاملٍ في هذا الزمانِ المليءِ بالفِثْنِ يصدقُ عليه مثال: ﴿ وَمَن دَخَلَمُ كَانَ مَامِناً ﴾ [آل عمران: ١٩٧].

عسى أنْ يُفْتَحِمُ كَلَامِي قَلْبَكَ.

### الباث الخامس

# ضرورة المرشد

جُعَلَ اللّه في كلّ عَصْرِ وزمانِ كِتَابَ اللّه ورِجَالَ اللّه سَبَباً لهدايةِ الإنسانيةِ، كَمْ مرة بَعَثَ اللّه نبيًا ولم يُرْسِلُ كتاباً، ولَكِنْ لم يَكُنْ قط أنه أرسَلَ كتاباً، ولكِنْ لم يَكُنْ قط أنه أرسَلَ كتاباً ولم يبعث له نبيًا. بهذا تتجلّى أهميةُ رجال الله تعالى، وأيضاً لم ينزلِ العذابُ على قوم حتَّى يُبْعَثَ إليهم نبيًّ إتماماً للحجّةِ. قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَا مُعَذِينِ حَتَّى يُبْعَثَ اليهم نبيًّ إتماماً للحجّةِ. قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَا مُعَذِينِ حَتَّى يَشُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] لمتربيتهِ مِنْ مربُ ولتَزْكِبَيهِ مِنْ مُزَكْ، وفيما يلي ذِكْرُ بغضِ الدلائلِ.

### أدلَّةُ مِن القُرآن الكريم:

الذليلُ الأولُ: قَال الله تعالى: ﴿ وَالَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَٰنَّ ﴾ [انماد: ١٥] قال جَلَالُ الدَّين المَحَلِّي رَحِمه الله: ﴿ وَالنَّبِعْ سَبِيلَ ﴾ طريق ﴿ مَنْ أَنَابَ ﴾ رجع ﴿ إِلَنَ ﴾ بالطاعة .

[تفسير الجلالين ص ٤١]

وقَالَ شيخُ الإشلام، مَوْلَانَا شُبِيْر أحمد العثماني رحمه اللّه: أي اتّبع طَرِيقَ الأنبياء وَعِبَادِ اللّه المُخْلِصينَ.

[تفسير عثماني ص ١٩٤٨]

وقَالَ الشيخُ أمير علي رحمه اللّه تحت هذه الآية: أي اتْبغ سَبِيلَ مَنْ مَالَ إليَّ تماماً وَهُم أولاً الأنبياء، وثانياً صالحو أمته.

[مواهب الرحمن ج ص ٨٣]

الذليلُ الثاني: قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّفُوا الله وَابَتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَهِدُوا فِي سَبِيلِي لَمَلَّكُمْ ثُقَلِحُونَ ﴾ [الـماندة: ٣٥]. قال الحَافِظُ عِمَادُ الذّين ابن كُثيرٍ رحمه الله في التّفسير تحت قوله: ﴿ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ الوسيلة: هي التي يتوصّل بها إلى تحصيل المقصود،

[انفسير ابن كثير ج ٢ ص ٨٤]

وقَالَ الإمامُ جَلَالُ الدّين السّيوطِي رَحِمه اللّه تَحْتَ قُوْلِهِ: ﴿ وَٱبْتَغُوّا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ ما بُقَرْبُكُم إليه مِنْ طَاعَتِهِ.

[تفسير الجلالين ص ١٣٤]

فَلِهَذَا يقولُ مُحَقَّقُو التَّفسير: إنَّ المرادُ بالوسِيلَةِ المُرشدُ الذي يُضيحُ سبباً لِلْقُرْبِ إلى الله تَعَالَى وسبباً لإصلاحِ الإنسان، وقد أُشِير إلى المُجَاهدةِ ضدَ النَّفسِ (الأشغال الصوفية) في الحَديثِ الشَريف، قال عليه الصلاة والسلام: «المُجَاهدُ مَنْ جَاهدَ نَفْسَه في طَاعَةِ اللَّه». رواه البيهةي في شعب الإيمان.

[مشكاة المصابيح ص ١٥ واللفظ له، والجامع الصغير ج ٢ ص ٢٦٦] قَالَ السَّخَاوِي عَنْ أَحِمد: (المُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَه في ذَاتِ اللَّه).

#### [المقاصد الحسنة ص ٩٤]

كَانَ مُرْشِدُ العَالَمِ الشَّيْخُ الخَواجَه غُلام حَبيب يَقُولُ في مُحَاضَرَاتِهِ تَحْتُ هَذَه الآيةِ: مَنْ يَبزلُ المَطَرَ مِنَ السماء؟ اللَّه يَنْزِلُ المَطَرَ مِنَ السماء؟ اللَّه يَنْزِلُ المَطَرَ مِنَ السماء. ولَكِنْ يُضبِحُ السَّحابُ وَسِيلةً. مَنْ يَرزِقُ الأولاد؟ اللَّه يَرزِقُ الأولاد، ولَكِنْ يَضِير الوالدان وسيلةً. مَنْ يُلْقِي الأنواراتِ في القَلْب؟ اللَّه يُلْقِي الأنواراتِ في القَلْب؟ اللَّه يُلْقِي الأنواراتِ في القَلْب، ولَكِنْ يُضبِحُ الشيخُ وسيلةً. وقد قال الله يُلْقِي الانواراتِ في القَلْب، ولَكِنْ يُضبِحُ الشيخُ وسيلةً. وقد قال تعالى: ﴿وَالْبِنَهُ الْوَسِيلةَ ﴾.

الدُّليلُ النَّالَثُ: قَالَ اللَّه تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَثُوا اتَّقَوْا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ

الْمُمَّلِيقِينَ﴾ [النوبة: ١١٩] قَالَ العلَّامةُ ابن كثيرٍ رحمه اللَّه في تفسير الصَّادقينَ: قَالَ الضَّحَّاكُ: هُمْ أبو بَكْرٍ وعُمَرُ وأَصْحَابُهُما.

[تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۲۲۰]

ليُعْلَمُ أَنَّ كُلُّ طَرِيقَةً مِنَ السَّلاسلِ الأربع تَتْصِلُ بواسطةٍ فَواسِطة إلى سَيِّدنا عليٌ كرَّم الله وجُهَه، وسيِّدنا أبي بكرِ الصِّدُيق رضي الله عنه. قال الشيخُ المفتي محمَّد شفيع رَجِمه الله تعالى: (اختارَ الله سبحانه وتعالى كَلِمَةَ الصَّادِقينَ دون العُلَماءِ والصَلَحَاء، فبيِّن لَنَا عَلَامَةَ العالِم والصَّالِحِ أَنَّه مَنْ يستوي ظَاهِره وبَاطِنه ويكونُ صادقاً في نيته وإرادته، وصادقاً في قولِه وصادقاً في غمَلِه.

[معارف القرآن ج ٤ ص ٤٨٥]

وَلَا يُخْفَى أَنَّ مصداقَ الصَّادقينَ في العَصْرِ الحَاضِر هُمُ المَشَايِخُ العِظَامُ فَقَظَ.

الدُّليلُ الرَّابِعُ: قَالَ الإمامُ الرازي في تفسيره تحت قوله: ﴿ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧] لم يكتف على: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْسَتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ١] بَلُ قال: ﴿ صِرَطَ ٱلْدِينَ ٱلْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧] وهذا يدلَ على أن المريدَ لا سبيلَ له إلى الوُصُولِ إلى مَقَاماتِ الهِدَايةِ المُكَاشفةِ إلا إذا أَقْتَدَى بشبخ يهديهِ إلى سَواءِ السَّبيل، ويجنبه عَنْ مواقع الأغاليطِ والأضاليل.

وذلك لأنّ النَّفْضَ غَالِبٌ على الخَلْقِ، وعُقُولَهم غير وافيةِ بإدراكِ الحقّ وتمبيزِ الصَّواب عن الغَلَطِ، فلا بدَّ مِنْ كاملٍ يقتدي به الناقصُ حتى يتقوَّى عَقْلُ ذلك النَّاقصِ بنورِ عَقْلِ إلى مَدَارِجِ السعاداتِ ومعارجِ الكَمَالاتِ. فهذا النصّ حجّة تامَّة لضرورةِ المُرشدِ والمربّي.

الدليل الخامس: قال الله تعالى: ﴿وَلَوَ النَّهُمَ إِذَ ظُلَمُوا الفُسَهُمُ جَمَا اللّهِ وَالسَّغَفْرُوا اللّهُ وَالسَّغْفَرُ لَهُمُ الرّسُولُ لَوجَدُوا اللّه تَوَابُكا رَجِيمًا ﴾ اسروه النساء: ١٦٥ قال السيد أمير على المليح آبادي تحت هذه الآية: في هذه الآية دلالة على أنَّ العبد المذنب لو استدعى عبداً صالحاً منقياً تُقْبِلُ توبته، والذبن يَتُوبُونَ على أيدي مَشَابِخهم توبَتُهم مِنْ هٰذا النوع ،

#### [تفسير مواهب الرحمن ج ص ١٠٩]

قال سُفْيَانُ النَّورِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: اسلُكُوا سَبِيلَ الحقَّ ولا تَسْتَوجِشُوا مِنْ قلَّةِ أهلهِ.

وفيه يقولُ الإمامُ الشَّاطِبي رحمه اللَّه: اتَّبع طُرُقَ الهُدَى ولا يضرَّكُ قلَّة السَّالكين، وإياك وطُرُقَ الضَّلَالةِ ولا تغترُّ بكثرةِ السَّالكينَ.

قال الشَّيْخُ عبدُ اللَّه خَفيف رحمه اللَّه: اقْتَدُوا نجمةً من شُيُوخِنا لأنهم جَمَعُوا بيْنَ العِلْم والحَقَّائقِ.

## أدلة من أحاديث النبي على:

مِنَ الفِطْرة الإنسانيَّةِ أَنَّها لا تتأثرُ مِنَ النَّقُوشِ مثلَ ما تتأثر مِنَ النَّقُوشِ مثلَ ما تتأثر مِنَ النَّفوسِ، فالصَّحابةُ رضي الله عنهم أجمعين وهم الذين تَنْزِلُ الآيات القرآنية بين أيديهم يحصُلُ لهم من الخِشْيَةِ والاسْتِحْضَارِ بحضرة النبيِّ في ما لَمْ يَكُنُ يحصلُ لهم في غيبته في وإلبَّكَ بَعْض الأمثلة:

الدُّليلُ الأولُ: عَنْ أَنسِ رضي اللَّه عنه قَالَ: لمَّا كَانَ اليومُ الذي دَخَلَ فيه رسول اللَّه ﷺ المدينة أضاء منها كلَّ شيء، فلمَّا كان اليومُ الَّذي مَاتَ فيه أَظُلَمَ مِنها كلَّ شيء، وما نَفَضْنَا أيدينا عَنِ التُّرابِ، وإنَّا لقي دَفْنِهِ ﷺ حتى أنكرنا قُلُوبنا.

[الشمائل للترمذي ص ٢٨، مشكاة المصابيح ج ٣ ص ١٦٨١ طبع بيروت، ابن ماجه ج ١ ص ٥٣٢، شرح السُّنة ج ١٤ ص ٥٠، جامع الأصول ج ٨ ص ٤٤، الترمذي ج ٥ ص ٥٨٩]

فاغَتَرفَ الرِّجالُ القدسيُون أمْثَال الصَّحابةِ رضي اللَّه عنهم أنَّ ما يوجدُ من الكَيْفيَّةِ في صُحْبَة النبيُ ﷺ لم يُوجَدُ بغير صُحْبَتهِ، كما أنَّ الصَّحابةَ كانوا يَكْتَسِبُونَ الفَيْضَ مِن مشكاةِ النبوّةِ كَذَلِكَ المُريدُونَ المُخْلِصونَ يَكْتَسِبُونَ الفَيْضَ في صُحبةِ مشايخِهم.

الدُليلُ الثاني: عَنْ حَنْظَلَةً بِنِ الربيعِ أَنَّه قَالَ: كَنَّا عِنْدُ رَسُولِ اللَّه ﷺ فَذَكَرَ النَّارَ، ثم جِئْتُ إلى البَيْتِ فَضَاحَكُتُ الصَّبِيانَ ولَاعَبْتُ المَرْأَةَ فَخَرَجْتُ، فلقِيتُ أَبَا بَكْرٍ فذكرتُ ذلك له، فقال: وأنَّا قَذْ فَعَلْتُ مِثْلَ مَا تَذْكُر، فلَقِينَا رَسُولَ اللَّه ﷺ فقلت: يا رسول اللَّه! نَافَقَ حَنْظَلَةً. فقال: المها؟ فحدثته بالحديث.

ققال أبو بَكْرٍ: وأنا قد فَعَلْتُ مِثْلَ مَا فَعَلَ، فَقَالَ: «يَا خَنْظُلَةُ سَاعَة وسَاعَةً، لَوْ كَانَتْ قُلُوبُكم كُمَا تَكُونُ عِنْد الذَّكرِ لَصَافَحَتْكُمُ المَلَائِكَةُ حتى تسلُّمَ عليكم في الطُّرقِ. أخرجه مسلم وأخرج الترمذي نحوه.

#### [جامع الأصول ج ٩ ص ١٦٥]

(يَغْنَي قَدْ تَكُونُ كَيْفَيَةُ الحُضُورَ فِي العروج، وقد يعرضُ فيه نقصٌ حتى يستقيمَ نظامُ المعاشِ والمعاشَرَةِ). وأي مثالٍ أوضَحُ دلالة مِنْ هذا على فَيَضَانِ الصّحبةِ وتأثيرها.

الدَّليلُ الثالث: ذَكَرَ الإمامُ مالكُ رَحِمه اللَّه قصةَ أَنَّ صَحَابِياً اسمه سَهْلُ بنُ حنيف رضي اللَّه عنه أضابتُه العَيْنُ فَوَعِكَ مَكَانَه واشتذ وَعكُه، فقال النبي ﷺ للذي نَظر إلى سَهْلِ رضي اللَّه عنه: \*علام يَقْتُلُ أَحَدُكُم أَخاه أَلا بَرَكُتَ إِنَّ العَيْنَ حَقِّ الحديث.

## [الموطأ للإمام مالك مع شرح الزرقاني ج ٤ ص ٣٢٠]

فَمَا رَأْيُكُم إِنَّ نَظَرَةً فِيهَا عَدَّاوةً وَحَسَدٌ وِبُغُضٌ وَجِقْدٌ يَظْهَرُ أَثْرُهَا، فَنَظْرَةً فِيهَا حَبُّ وَشَفَقَةٌ وَرَحْمَةٌ وَإِخْلَاصُ كِيفَ لَا يُرَى أَثْرُهَا، وهذه نَظْرَةُ أَهْلِ اللَّه تُوجَدُ فِي إنسانِ متلوثِ بالذنوبِ، وإخْسَاسُ النَّدامة يقيمه سائلاً أمام اللَّه تعالى.

رأَيْنَا فِي نَظْرَةِ الوليِّ أَثْراً عظيماً وَجَدْنَا أَوضَاعَ الأَلُوفِ اعْتَدَلَتْ اللهِ اللهُ اللهِ اله

## [فتح الباري شرح صحيح البخاري ج ٧ ص ٢٣٣ و٢٣٨]

فَلُو اتَّخَذُ سالكُ مؤمناً كَاملاً في العَصْرِ الحَاصِرِ دليلاً للوُصُولِ إلى الله يَنَالُ ثوابَ سُنَةِ اتَّخَاذِ الدَّليلِ في السَّفَر ، قالَ المَولَى الرُّومي: يا قُلْبُ إن تَرِدُ هذا السَّفرَ فاغتصِم بذيلِ الدَّليل واتَّبعُه فكلَّ الرُّومي: يا قُلْبُ إن تَرِدُ هذا السَّفرَ فاغتصِم بذيلِ الدَّليل واتَّبعُه فكلَّ

مَنْ مَشَى على طريقِ العِشْقِ بغير هادٍ أضَاعَ عُمْرَه كلُّه، ولمْ يُدُوكُ خَقِيقَةَ العِشْقِ.

## الدلائلُ العَقليَّةُ:

الشَّيْطَانُ للإنسانِ عدوُ مبينَ وكذلك نَفْتُه . يَغْرِضَانِ للإنسانِ أَعْمَالَه مزينةَ مزخرفة ، فيكونُ على الضّلالة ، ويحسبُه على الهُدَى . قال تعالى: ﴿ إِلَّهُمُ الْغَنْوُ الشَّيْطِينَ أَوْلِيَاهُ مِن دُونِ اللهِ وَعَسَبُوكَ أَنَهُم مُهَنَدُوك ﴾ قال تعالى: ﴿ إِلَّهُمُ الْغَنْوُ الشَّيْطِينَ أَوْلِيَاهُ مِن دُونِ اللهِ وَعَسَبُوكَ أَنَهُم مُهَنَدُوك ﴾ [الأعراف: ١٣٠، وحَمَا لا يَجِدُ الشَّجَرُ ثِمَارَه تَقيلةً كَذَلِك لا يَرَى الإنسانُ عيوبُه دُميمة ، فيحتاجُ للإضلَاحِ والتَّربيةِ إلى مُرَبُ ، وفيما يلي بغض الدلائل العقلية :

الذليل رقم 1: طالبٌ يُجِيب عَنِ الأسئلةِ في غُرُفَةِ الامْتِحَانِ، فكلّ جوابٍ يَكُنُبُه يَظْنَه صحيحاً (ولو علم أنه يُخطئ في جوابٍ كَذَا لا يكتُبُه) تأتي الورقة إلى الأستاذِ فيصحح بَعْض الأجوبة، ويخطئ بعضها فحينئذِ يغترفُ الطَّالِثُ أنّه صَدَرَ مِنْه الخَطَّا، هَكَذَا السَّالكُ يذكُرُ شَيْئاً ويزْعَمُ أنه يَحْدُثُ نعمةُ الله عليه، ولَكِنُ يَعْرِفُ الشَّيْخُ أنه بسيبِ العَجَبِ. السَّالكُ يَصْرِفُ المَّالِ وَيَرَاهُ سَخَاءً ويرشدُه الشيخُ أنه إسرافٌ. بدونِ الموشد يَضُوفُ الشَّه السَّه طَلَ يَحْدُثُ السَّه عليه، في حَفْرةِ ضلالةٍ، فيجبُ أن تُقْضَى الحياةُ تحت ظلَ مُرشدٍ.

الدُّليل رقم ٢: يَخْتَاجُ الإنسانُ إلى التَعلَّم في كلّ أمرٍ مِنْ أمورٍ الدُّنيا صغيراً كان أو كبيراً حتى لا يمكن معرفة طريقة تركيبِ الزرّ بالقميص بدون التعلَم. أفلًا يحتاجُ إلى معرفة الدَّين إلى التَعلَم. قال عليه الطَّلاة والسُّلام: ﴿إِنَّمَا بُعثَتُ مُعَلَماً».

[الدارمي ص ٢٠٠، مشكاة المصابيح ج ١ ص ٨٥ ــ ٨٦]

علَّم رَسُول اللَّه ﷺ الدِّين أَصْحَابِه حتَّى قالوا: (تَعَلَّمنا الإيمانَ ثُمَّ تَعَلَّمُنا القُرآن).

[ابن ماجه ج ۱ ص ۲۳، قال البوصيري: هذا إسناد صحيح رجاله ثقات ــ مصباح الزجاجة ج ۱ ص ۵۰]

فَكَيْفَ يَحْصُلُ الدِّينِ اليَّومَ بدونِ تعلَّم في عَصْرِ الظَّلَمَةِ والضَّلَالَةِ. فَتَبْتَ أَنَّ تَعَلَّمَ الدِّينِ مِنَ المُرشَدِ لازمٌ واجبٌ .

الذليل رقم ٣: لا يدّعي أحدٌ أنه يتعلّم الطبّ بنفسه أو يحصلُ على فنُ الهَنْدسةِ بنفسهِ، كَذَلِك لا يُمْكِنُ للإنسانِ أنْ يتعلّم الدّينَ بنفسهِ. قال النبيُّ ﷺ: "إنّما العِلمُ بالتّعلّم".

[البخاري ج ١ ص ٤١ بتحقيق فؤاد عبد الباقي]

الذليل رقم 3: إذا تَرَعْرَعَ شَجَرُ على يد بستاني يكونُ مستقيماً ورائعاً وجميلاً، بينما الفطري يكون معوجًا وتكون فروعه الفارغة منتشرة ومعلقة بدون نظام، كَذَلِك الإنسانُ الذي يتربَّى عِنْد شيخ كاملٍ يتجمَّل لحُسْنِ خُلُقهِ. وللتربيةِ في الشَّريعةِ أهميةٌ غظيمةٌ حتى أباحت صيد كلبٍ معلَّم بعد تحقق شروطٍ. فعلَى السَّالكِ أنْ يتعلَّم الدينَ تحت تربيةِ شيخٍ، قالَ الشَّاعِرُ:

إذا قَبِلْتَ ذاتَ المُرشد وجدت اللَّه ورْسُولَ

إذْ لا يستطيعُ أن يَقْتُلَ هذه النَّفْسَ العاصية سِوَى المُرْشِد، فتمسَّك بذَيْل المُرْشِدِ.

الدّليل رقم ٥: يَخْكِي بعضُ المَشَايِخِ أَنَّ نَمَلَةً كَانَتْ تُريدُ زيارةً بِنِتِ اللَّه تَعَالَى، ولَكِنْ كَانَتِ البِحَارُ والجِبَالُ والصَّحَارَى تَصُدُها، رأتُ يَوْماً حَمَامةً مِنْ سَوَاكِنِ بِيْتِ اللَّه تعالى فاغْتَصَمَتْ بِقَدَمِها، طَارَتِ الخَمَامةُ وَوَصَلَتْ إلى بيتِ اللَّه تعالى، فَزارَتِ النَّمْلَةُ بَيْتَ اللَّه تعالى.

بيت:

نَمُلَةً مِسْكِينَةً تَمِنْتِ الرُّصُولَ إلى الكَعْبَةِ أَخَلَتُ قَدَمَ حَمَّامَةٍ وَوَصَلَتْ إلى المَنْوَلِ الدُّليلُ رقم ٣: ضحِبَ كُلْبُ أَضْحَابَ الكَهْفِ وُعِدٌ بالجَنَّةِ.

[تفسير الخازن ج ٤ ص ٢٠٥ وتفسير البغوي ج ٤ ص ٢٠٥ حاشية الجمل على الجلالين ج ٣ ص ١٢]

قَالُ القُرْطِبِيُّ رَحِمهِ اللَّهِ، قَالُ ابن عطيَّةً رَحِمهِ اللَّهِ: وحدَّثني أبي رضي اللَّه عنه قال: سَمِعْتُ أبا الفَضْلِ الجوهريِّ في جَامَعِ مِضْرَ يقولُ على مِثْبِرٍ وَعُظِهِ سَنَةً تِسْعِ وسِتْين وأربعمائة: إنَّ مَنْ أحبُ أَهْلَ الخَيْرِ نَالَ مِنْ يَرْكَتِهِم. كَلْبُ أحبُ أَهْلَ الخَيْرِ نَالَ مِنْ يَرْكَتِهِم. كَلْبُ أحبُ أَهْلَ فضل وصَحِبَهُم، فَذَكَرَهُ اللَّه في مُحْكَم تُنْزِيلِه. قُلْتُ: إذا كان بَعْضُ الكِلَّابِ قد نَالَ هذه الدَّرجةَ العُلْيا، فَمَا ظَنْكَ بالمؤمنينَ الموحَدينَ المُخَالِطِينَ المحبِينَ للأولياءِ والصَّالحينَ.

[الجامع لأحكام الفرآن للفرطبي ج ١٠ ص ٣٧١ \_ ٣٧٢]

قَالَ الشَّاعِرُ الفَّارِسِيُّ الشَّيخُ السَّعديِّ رحمه اللَّه تعالى:

كُلْبُ أَضْحَابِ الكَهْفِ أَيَاماً عديدةً اتَّبُعَ الصَّالحينَ صَارَ رَجُلا

الدَّليلُ رقم ٧: شَخْصُ يُريدُ الشَّفْرَ الجويِّ يَشْتَرِي تَذْكِرةً شَرِكَةٍ جيدةٍ ويركَّبُ الطائرةَ مُغتَمِداً على قَائِدِها، فالقَائدُ يُوصِلُه إلى المَنْزِلِ، هَكُذا السَّالِكُ يَكِلُ نَفْسَه إلى الشَّيْحِ لِلسَّفْرِ الباطنيِّ، فالشيخُ يَذْهَبُ به على طَريقِ السُّلوكِ ويُصِلُه باللَّه تعالى.

## أدلَّة مِنْ أحوالِ الصَّالحينَ:

الذليلُ الأولُ: وجَد سيّدُنا الوحشيُّ رضي اللَّه عنه بصُحْبةِ النبيِّ ﷺ دَقَائِقَ مَنْزِلة. لو مُلِئتِ الدّنيا بأمثالِ أويسِ القرنيَّ رحمه اللَّه تعالى لَنْ يَبْلُغُوا غُبَارَ طَريقِه. قَالَ ابنُ حَجَرِ المكيُّ رَحِمه اللَّه تعالى: نَقَلَ القَاضِي عياضٌ أَنَّ رَجُلاً قَالَ للمُعَافَى بِنِ عِمْرانَ: أَينَ عُمَرُ بِنُ عَبْدِ العزيزِ مِنْ مُعَاوِيةً، فَغَضِبَ غَضَباً شَديداً وقَالَ: لا يُقَاسُ بأَصْحَابِ النبيِّ ﷺ أحدٌ.

مُعاوِيةً صَاحِبُه وصِهْرُه وَكَاتِبُه وأَمِينُه على وَحْيِ اللّه ويُوافِقُ ذلك أَنَّ عَبْدِ اللّه بنَ المُبَارِكِ المُحْمَع على جَلالته وأَمَانَتِه وتَقَذَمِه سُئِل: يا أَبَا غَبْدِ الرّحُمْنِ أَيْهُما أَفْضَلُ مُعَاوِيةً أَو عُمَرُ بنُ عَبْدِ العزيزِ؟ فقَالَ: واللّهِ إنْ الغُبَار الذي دَخَلَ في أَنْفِ فَرَس مُعَاوِيةً مَعَ رسولِ اللّه ﷺ أَفْضَلُ مِنْ عُمَرَ باللّه مَرَّقِ، صَلّى معاويةً خَلْفَ رسولِ اللّه ﷺ، فقال رسول الله ﷺ، فقال رسول الله ﷺ، فقال رسول الله ﷺ، فقال الحَمْدُ فَمَا بَعْدَ هذا النّبرفِ الأَعْظَم؟

[تطهير الجنان واللسان لابن حجر المكي ص ١٠، ١١]

فتبيِّن أنَّه لا بَدِيل عَنِ الصُّخبَةِ. قال عَارِفُ:

صُحْبَةُ الصَّالِحِينَ زَمَالًا خَيْرٌ مِنْ عِبَادةِ خَالصةِ مِانة مِّنَة

الدَّليلُ الثَّاني: أَخَذَ الحَسَنُ البصريُّ العِلْمَ الظاهريُّ عن ثُمَانيةً عَشَرَ صَحَابِيًّا مَعَ ذلك أَخَذَ العِلْمَ الباطنيُّ عَنْ سيدِنا عليُّ رضي اللَّه عنه وانتُسَبَ أتوارَ الولَايةِ.

الدَّليلُ الثالثُ: كان سُفْيان الثوريّ يقولُ: لولًا أبو هَاشِمِ الصوفيُّ ما عَرَفْتُ دَفِيقَ الرِّياء.

#### [اللمع ص ٢٢]

الدَّليلُ الرابعُ: استفاضَ الإمامُ الأعْظَمُ أبو حنيفةَ والإمامُ مالكُ رحمهما الله تعالى من الشِّيخِ جَعْفَرِ الصَّادقِ رَحِمه الله تعالى، فقالُ الإمام أبو حنيفة رحمه الله بعد رابطة سنتين: (لَوْلَا السَّنَتَانِ لَهَلِكَ النَّعمانُ).

الذليلُ الخامسُ: ذَهَبَ إبراهيم الأدهمُ يوماً للقاءِ الإمام الأعظم،

فقال الإمام: جَماء سيدُنا إبراهيمُ، فَسَأَلَ الطَّلابَ وكيف ذاك؟ فقال: نحن مُشْتَغِلُونَ في خِدْمةِ الأبدانِ وهو مُشْتَغِلَ في خِدْمةِ ربّ الأبدانِ، ويُقَالُ لِمِثْلِ هذا الرجلِ: ربانيّ.

الدّليلُ السادسُ: أوضَى الإمامُ الأعظمُ رجِمَهُ اللّه تعالى الإمامُ أبا يُوسفَ رحمه الله تعالى أَنَ أَكْثِرُ ذِكْرَ اللّه تعالى فيما بين الناسِ ليتعلّموا مِنْك ذلك.

الدّليلُ السابعُ: استفّاضَ الإمامُ الشافعيُّ مِنَ الإمامِ محمَّدِ بنِ حَسَنِ الشيبانيِّ وقالَ قَوْلاً مشهوراً:

صَحِبْتُ الصَوفية فما انتفعتُ مِنهم إلّا بكلمتيْنِ، سَوهْتُهم يقولُونَ:
الوقتُ سَيْفُ فإنْ قَطَعْتَه وإلّا قَطَعَكَ، ونَفْسُك إنْ لَم تُشْغِلُها بالحَقّ، وإلّا شَغَلَتْك بالبّاطِلِ. يقولُ الحَافِظ ابن القيّم رَجِمه اللّه تعالى بعد ذِكْرِ هذا القول: قُلْتُ: يا لهما مِنْ كلمتين، ما أَنْفَعَهُما وأَجْمَعَهما، وأَدلَهما على عُلُومِ قائِلِهما ويقَظَيّه. ويَكُفِي في هذا ثناهُ الشّافعيُّ رحمه الله تعالى على طائفةً هذا قدر كلمتِهم.

#### [مدارج السالكين ج ٣ ص ١٢٩]

الذليلُ الثامنُ: كان الإمامُ أحمدُ بنُ حنبلِ رحمه الله يذهبُ إلى شيخ في وَقْتهِ (بِشْر الحافي) فسأله الطّلابُ يوماً: أنتَ مِنْ كِبارِ العُلماءِ لماذًا تذهبُ إلى مَنْ هُوَ ليسَ بعالِم؟ فأجابُ الإمامُ أحمدُ جواباً مذكوراً في التاريخ وقال: أنا عَالِمٌ بكتابِ الله، وبِشرُ عالمٌ بالله سُبْحانه وتَعَالى، ولِنْمَ بالله مُبْحانه وتَعَالى، ولِنْمَ بالله تَعالى، الله تَعالى المُنْهُ عَلَى العَالِم بكتابِ الله تعالى، الله أكبر كبيراً.

الدليل الناسع: سأل رجل الإمام أحمد بن حنبل ما الإخلاص؟ فقال: الإخلاص هو الخلاص مِنْ آفاتِ الأعْمَالِ، فَسُئِلَ ما التوكّلُ؟ فأجَابَ: الثّقة بالله، فَسُئِلَ ما الرّضا؟ فقال: تَسْلِيمُ الأمورَ إلى الله، فَسُثِلَ مَا المَحَبُّة؟ فقال الإمام أحمد بن حنبل: سَلُوا عَنْ هذا السؤالِ بِشراً الحافي لا أستطيعُ أنْ أُجيبَ عَنْ هذا ما ذامَ حَيًّا.

الذليل العاشر: كان مربي الإمام الغَزَالي في العُلُوم الظَّاهريةِ والبَاطِنيةِ الخُواجِه أبو على الفَّارمدي رَجِمه اللَّه وهو شيخُ عظيمٌ مِنْ مشايخ الشلسلة النقشبنديةِ. يقولُ الإمامُ الغزالي رحمه اللَّه: (إني أخذتُ الطريقة مِن أبي على فارمدي وانتصلت ما كان يشيرُ إليه مِنْ وظائفِ العِباداتِ واستدامةِ الذَّكْر إلى أَنْ جزتُ العقباتِ وتكلَّفَ تلك المشاقَ وحصّلت ما كنت أطلبه).

[مكاشفة القلوب ص ٣٥]

الذَليلُ الحادي عَشر: كانَ الإمامُ فَخُر الدين الرَّازي قَدْ بايعَ الشَّيْخَ نَجْم الدين كُبْرى.

الدَّليلُ النَّاني عَشَر: كَانَ العَارِفُ الكَامِلُ المَولَى الرومي رَحِمه اللَّه مبايعاً على يَدِ الشَّيخ شَمْس تبريز، وفيه يقولُ المولوي: لَنْ يُقَالَ له مَوْلى أهلِ الرُّوم ما لَم يَكُن تابعاً لشَّمْسِ تبريز،

الدَّليلُ الثالث عَشَر؛ كانتْ بيعةُ مِثْل مَوْلانًا الجامي المَشْهور في الآفاق على يَدِ الشيخِ الخواجه عبيد اللَّه أحرار السمرقندي مِنْ مشايخ السَّلسِلة العالية النقشبندية.

الذليلُ الرابع عشر: كان العلَّامةُ محمد شريف الجرجاني مُبايعاً على يد الخواجه علاء الدين العطار، يقولُ الجرجاني في كتابٍ له: واللَّهِ ما عرفتُ الحقّ سبحانه وتعالى ما لَمْ أُصِلُ في خِذْمةِ العطَّار،

أَلَّفَ الشَّاهُ ولَيُّ اللَّه كتاباً في ذِكْر حياتهِ اسمه: الجزءُ اللطيفُ في ترجمة العبدِ الضَّعيف، وهو القائل فيه: بايعتُ والدي وأنا ابن خَمْس عشرةُ سنةً، واشْتَغَلْتُ في الأورَادِ الصَّوفيةِ، وخاصَّة أوراد المَشَّايخ

النقشبندية وانتفعت بتلقيبهم وتوجههم حتى اخدت اداب الطريعه والجرعة الصوفية وأصلحت سلسلتي الروحانية.

[من ديباجة حجة الله البالغة أردو ص ١٠]

الدَّليلُ الخامس عشر: كانَتْ علاقةُ الشَّيخ عبد الحقّ المحدَّث الدهلوي الباطِنية بالخواجَه الباقي بالله رحمه الله من مشايخ السَّلسلة النقشبندية.

الذليل السادس عشر: يَقُولُ الشَّاهُ وليُ اللّهِ المحدّثُ الدهلويَ:
لِطَهَارَةِ الأَرْضِ النّجسَةِ طريقان: الأول: أَنْ ينزلَ عليها مِنْ المَطَرِ ما
يسيلُ بالنجاسة، والثاني: أَنْ تَلْمَعَ عليها الشّمسُ حتى تَحْرِقَ النّجاسة،
كذلك لأَرْضِ القَلْبِ مُطَهَران: ذِكْر اللّه تعالى وهو كالمطر، والشّيخ
الكَامل وهو كالشّمس يتطهر القلبُ بالذّكْرِ، وبتوجهاتِ الشيخِ الكَامِل أيضاً.

الذليل الشايع عشر: كان المحدَّث الشهير، والمفسّر الكبيرُ القَاضِي ثَنَاءُ الله الفاني فتَى دَاخلاً في السّلسلة النقشبندية على يَدِ الشيخ الميرزا مظهر جان جانان رحمه الله، ولذلك سُمّي كتابُه في التفسير: بالتفسير المظهري.

الذليل الثامن عشر: كان مولانا محمّد قاسم النانوتوي ومولانا رشيد أحمد الجِنجوهي رحمهما الله تعالى مِن شموس وأقمار العِلْم، ومَعَ ذلك كان لَهُمَا علاقة البيعة بالشيخ الحاجي أمداد الله المُهاجر المكي رحمه الله تعالى، وقد دُرَسَ الشيخُ رحمه الله تعالى إلى الكافية أي إلى الدرجة الثانوية العامة فقط.

الدّليل التاسع عشر: استفادٌ بَعْضُ العُلَماءِ منْ عدّة مشايخَ. فَقَازَ الخَواجَه أَبُو سعيدِ بمقّامِ الرّجاء مِنَ الشيّخِ الرّازي، ومَقّامِ الغِيرةِ مِن

الشَّاه شَجَّاع الكَرَماني، ومُقام الشُّفقةِ من أبي حفصِ الحداد.

الذليل العشرون: يقولُ الشيخُ أبو علي الروباري رحمه الله تعالى، تعالى: أستاذي في التصوف الشيخُ جُنيْد البغداديِّ رحمه الله تعالى، وفي وفي عِلْم الفِقْهِ الشيخُ أبو العباس ابن شُريْح رحمه الله تعالى، وفي النّحو ثَغَلَبُ رَجِمَه الله تعالى، وفي الحَدِيث الشريف إبراهيمُ رحمه الله تعالى، وكَفَى بهذه العُلوم المُضلَاح النّفسِ. فتبيئن مِنْ هذه الحُفائقِ أَنْ كُلُّ واحِدِ من مَشَاهِيرِ الأُمّةِ وَجَد مَنَازَلَ عاليةً بالتربي تحت ظلّ شيخ كاملِ، وإنْ أراد اليومَ سَالِكُ أَن يبلغ إلى هذه المنزلةِ فلا بدُّ أن يَسْلُكُ هذه المَسْالِكُ التي وَجَدَ بها السلفُ الصالحون نعمة الوصولِ إلى الله تعالى.

# عَلَاماتُ الشيخ الكَامِل:

لَا يَدُّ لَلْجَالِسِينَ عَلَى مِسْئَدِ الْإَرْشَادِ مِنْ وَجُودِ صِفَاتٍ حَسَنَةٍ. قال الشَّاعِرُ :

في إخدَى اليَدَيْنِ كَأْسُ الشَّرِيعةِ وفي الأُخْرى قِلَةُ خُبُ اللَّهِ كُلُّ مَتَّبِع أَهُواء النَّفُسِ لايعرفُ اسْيَخْدَامُ أحدهدين

قال بعضُ العلماء: (لا بدّ للشَّيْخِ الكَامِل مِنْ وجُودِ هذه الأوصَافِ الآتية كاملةُ: النُّجافِي عَنْ دارِ الغُرورِ، والإنابةُ إلى دَارِ الخُلُودِ، والاسْتِغْذَادُ للمَوْتِ قَبْلَ نُزُولِه). والحَقِيقَةُ أَنْ طَالِبَ الدُّنْيا الدنيئة ليسَ بأهَل ليكونَ شبخُ الطَّرِيقةِ، قال شاعِرٌ:

سلّمننا ألّكَ أُسْتَادُ العَصْرِ وشَيْخُ الهُدَى ولَـــــكِـــنُ أَخْــــبِــرُيْسِي هَـــلُ أَنْـــتُ رِبُــايْسِي وذَكَر بعضُ العلماءِ للشيخ الكاملِ علاماتِ هي:

- ١ لَنْ يكونٌ صَاحِبٌ نِسبةٍ. (مجازاً من شبخٍ من المَشايخِ مأموراً بنشرِ السّلسلة).
- ٢ أَنْ يَكُونَ صَاحِبَ عِلمٍ. (الجاهِلُ كالأَعْمَى ومَنْ يَثْخِذُ الأَعْمَى دليلاً يهوي في الخُفْرة).
- ٣ أن يكون صَاحِبَ تصرفِ (أي بَضدُقُ عَلَيهِ) ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحِلَتُ قُلُونَهُمْ ﴾ [الانعال: 11.
- ان يكون صاحب إرشاد (وهذه الضفة ليستُ لازمة بل هي أولى). ومَنْ لَمْ يَتَّصِفُ بهذه الصّفاتِ الأربعِ فليسَ بشيخٍ أبداً. قال شَاعِرٌ: هَــهُــنـا ألــفُ نــكــاتِ أدقَ مــن الــشــغــرِ وليسَ كل مَنْ يَــُحلِقُ راسَهُ يَـغرف الإضلاحَ

ذَكَرَ السَّيخ ابن عَربي للسَّيخِ الكَامِل ثَلَاثَ صَفَاتٍ: ١ - له دِينُ كَلِينِ الأَنبِياءِ، ٣ - لَهُ تدبيرُ كَتدبيرِ الأطبَّاء، ٣ - لَهُ سياسةٌ كَسِياسةِ المُلُوكِ، قال شَاعِر:

> هذا هو إمامُ زَمَانكِ حَقِيفَة الذي يبرِئُكَ عَنْ كُلُ حَاضِرٍ ومَ وَجُودِ يريكَ في مرآةِ المَوتِ وجُهَ الحبيبِ يريكَ في مرآةِ المَوتِ وجُهَ الحبيبِ يَجُعَلُ خياتَكُ أَسْدُ شُعُوبة يُشْعِرُكُ إِحْسَاسَ الفَقْدَانِ ويحرَكُ دَمَك يحدُكَ بالفَقْر ويَجُعلُك سَيُقًا

الشيخُ الكَامِلُ في بَادي الرَّأي كَعَامَة النَّاسِ، ولَكِنَ يَخْتَلِفُ عَنْهُم كَثِيراً في البَّاطِن، كالماء المُرَّ، والماء الحُلُو، الصورةُ واحدةُ والسِّيرةُ مُخْتَلِفةً. أكَلَ الفَاسِقُ والصَّالِحُ خُبِراً واحداً يَنْشَأَ في أَحَدِهما الشَّهْوَةُ، وفي الثَّاني العِشْقُ الإلهي، أَنْبِنَتِ الأرضُ قَصَبِينِ: أَحَدُهُما صَارَ قَصَبِ القَلَمِ، والثَّاني قَصَبَ السَّكر، أَكَلَ الطبيان عُشباً واحداً حَدَثَ في الواحِد البَّعَرات، وفي الثاني الميسك. مَصَّتِ الذَّبابُ والنَّحْلُ مِنْ وَرْدٍ واحِدٍ صَارَ في الواحدِ السمّ، وفي الثاني العَسَل، الشيخُ الكَامل في الظاهر كعامَةِ الناس وفي الحَقيقةِ يحَتلف عنهم. قال شاعر:

لا فَرْقَ في الألفاظ والمَعَاني ولَكِنْ أَذَان المطوّع شيء وأذّان المجاهد شيء آخر يطيران في فضاء واجد ولَكِن للمنسر عَالَمُ وللشّاهين عَالَمُ آخر

فإن تيسَّر لسالكِ شيخٌ فيه هذه الصفاتِ فعلَيْه أنَّ يتمسكَ بذيلِهِ وأنْ يَرَى صُخْبَتُه كالكيمياء الأخمَر.

قال الشاعر:

إن تيسر لأحد شعيب فالمسافة بين الرغي والكليمية قدّمان

قائل:

# الباب السادس

# في آدابِ الشّيْخِ

قَـال الـلّه عـزَ وجـلُ: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ مَامَنُوا لَا أُفَذِمُوا بَيْنَ بَدَي اللّهِ وَرَسُولِهِ. ﴾ المحمد ان: 11. وقـال فـ مـ مـقـام آخـرَ: ﴿ لَا تُرَفِعُوا اصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْبَ النّبِيّ ﴾ المحمران: ٢٦. المقصود من الاياتِ البيناتِ موجيه المؤمنين إلى الادابِ، قال عليه الصّلاة والسّلام: الدّبني ربّي فأحُسَن تأديبي ال

[الجامع الصغير للسيوطي ج ١ ص ٥١]

فعُلِمَ مِنْ هِذَا الحَدِيثِ أَنَّهِ لا بُدُّ للسَّالكِ مِنْ رِعَايةِ الآدابِ، قال

# فرش اے دل بجری محفل عی طانا نہیں اچھا ادب پہلا قرینہ ہے مجب سے قریدوں سی

تَرْجَمَتُه: اهدأ يا قَلْبُ فإنَّ الجَهْرَ لا يحسنُ في المَجْلِسِ الحَافِلِ إذِ الأدبُ أولُ درجةٍ مِن دَرَجاتِ المحبَّةِ.

قَالَ الشَيخُ أَبُو حَفْصٍ رَجِمَه اللَّه تعالى: (التَصوَفُ كَلَّه أَدبٌ). وقالِ شَاعِرُ:

اذَبُوا النَّفْسَ أَيُهَا الأَصحابُ طَرِيقُ الْعِشْقِ كَلَهَا آدَابُ
نَذَكُرُ فَيما يلي عَدَّةَ آدَابِ، لا بُدَّ للسَّالِكِ مِنَ المُحَافَظَةِ
عليْها، وأيُّ مَالكِ يتأدَبُ بها سُوْفَ يَرْتَقي بسرعةٍ، وإن تَغفُّلُ بعد
معرفة الآدابِ حرم مِنَ النعماءِ الباطنةِ. رُويتُ هذه الآدابُ عنِ
الشَّيخِ عبد المالك الصديقي رحمه اللَّه، وأُخِذَتْ كما هي من

الشّجرةِ الطّيبة، ثم أَضيفت إليها أشياءُ لاضطرارِ الحاجةِ إليها بعنوانِ الفائدةِ لشرحِها لتيسير تفهيمها على السّالكينَ كأنّما رُقعت السجادةُ بالطّلس.

الأدبُ الأولُ: لا ينظرُ السَّالكُ إلى ظاهر خَالِ المُرشدِ وأَشْرتهِ ووجَاهتهِ ومهنتهِ ولا يحتقِرَنُه، بَلْ ينظرُ إلى تلكَ النَّعْمةِ والفَيْضَانِ اللذيْن وهبهُما اللَّه تعالى للشَّيْخِ وسيئتيْنِ لمعرفةِ اللَّه تعالى، ويستفيدُ مِنْ صُخبتهِ بكمالِ الصَّدُقِ واليقين.

[بخاري مع حاشية السندي ج ٣ ص ١٢١ باب فضل الفقر من كتاب الدعوات، وقال النووي: متفق عليه ـ انظر رياض الصالحين مع شرح نزهة المتقين ج ١ ص ٢٦٥]

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهِ لا يَنْظَرُ إِلَى صُوَرِكُم وَأَمُوالِكُم وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُم وَأَعْمَالِكُمِ

[سلم ج ٣ ص ١٩٨٧ بتحقيق فؤاد عبد الباقي]

كان عُمَرُ رضي اللَّه عنه يقولُ: أبو بَكْرٍ سيدُنا، وأغْتَقَ سَيَدَنا، يعني بِلَالًا.

#### [صحيح البخاري مع حاشية السندي ج ٢ ص ٣٠٦]

وكان يَقُوم عندما يَرَى بلالاً في زَمَنِ خِلَافتهِ ويقولُ: جاء سَيْدُنا بلالٌ رضي الله عنه، فعلم أن الظاهِرَ مِنَ البهاء والغَظَمةِ والكَرَامةِ ليس بشيءِ عند الله تعالى، فعلَى السَّالكِ أنْ لا ينظرَ إلى ظَاهِرِ أَخُوالِ الشَّبْخ، بل ينظرُ إلى ظَاهِرِ أَخُوالِ الشَّبْخ، بل ينظرُ إلى يَغمَنهِ الباطنةِ والحق أنَّ غَرَضَ الغَطْشَانِ الماءُ البَارِدُ، فلا يبالي أنَّ الماء في كأسِ الترابِ أو إناءِ لامع من الفضةِ، وأما القومية فقال يبالي أنَّ الماء في كأسِ الترابِ أو إناءِ لامع من الفضةِ، وأما القومية فقال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَكُو شُعُونًا وَقَبَالِلَ لِتَعَارَقُوا إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِندَ اللهِ الْقَالَمُ اللهِ المحمرات:

حُكِيَ أَنَّ الشَيخَ مَهْرَ علي شَاه بايَعَ على يدِ الشَّيْخِ شَمْسِ الدين السيالوي رحمه اللَّه، فقال رجل: كيفَ بايَغْتَ على يَدِ بدويَ وأنتَ شريفُ؟ فأجابَ الشَّاهُ: رأيتُ أَرْضَ الزَّارع خَضْرَاء فبايَعْتُه.

الأدبُ الثاني: ليعتَقِدِ السَّالكُ أَنَّ مُرشدَه أَنفعُ النَّاسِ له، وأَنْ أَمْرَ إصلَّاحِ البَّاطِنِ وخُصُولَ المَعْرفةِ بثيشر مِنْ هذا المُرْشِدِ ولا يكن أَفَّاقاً، وإنِ التفت إلى جِهَةٍ أُخْرَى يُخْرَمُ من الفُيُوضِ والبَرَكَاتِ.

## فائدة: قال الله تعالى: ﴿ وَقَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيدٌ ﴾ ابوسف: ١٧٦.

فنقولُ: إِنَّ الشَّيِخَ قَدُ لا يَكُونُ أَعُلَمَ لَكُنَّهُ في حَقَّ السَّالَكِ أَنفَعُ البَّتَةُ فما يتيشر للطفلِ منَ الحبُّ والشَّفقةِ مِنْ أَمَّهِ لا يتيشر من امرأةِ أُخْرى، مع أَنَّ النساءَ الأَخْرَ يمكنُ أَنْ يكنُّ أَفْضَلَ من أَمَّهِ عَقْلاً وأَخْسَنَ خُلُقاً وأَطْيَبَ في صفاتٍ أُخَرَ.

## وما أحسن ما قيل:

إِنَّ حُبِّ الْأُمْ جَبَلُ هَمَلَايا لَم يُسْتَطِعْ أَحَدٌ أَنْ يَبِلغَ شَامِخَاتِها.

إِنَّ حُبُّ الأُمْ هُو بَخْرٌ عَمِيقٌ لا يَمْكُنُ أَنَّ يَصِلَ أَخَدُ إِلَى عُمْقِهَا. خَنَانُ الأُمَّ زَهْرٌ دَائِمُ البَهْجَةِ لا يؤثّر عليه الخَرِيفُ والرَّبِيعُ. هَكَذَا السَّالَكُ مَا يُجِدُ مِنَ النَّفْعِ عِنْدَ المُرْشِدِ لا يَجِدُه عِنْدَ غَيْرِه.

السَّالكُ يُفْتَحُ له بَابُ الإفاضَةِ قَدْر حُسْن ظَنَّه في مُرْشِدِه. كَانَّ مُرْشِدِه. كَانَّ مُرْشِدُ مجدد الألف الثاني الشيخ الباقي بالله رحمه الله هادئاً قليلَ المَقَالِ جدًّا. مرةً قَالَ له شَخْصُ: عِظْ لنا يا سيّدي حتى يَسْتَفِيدَ السَّالِكونَ، فقال: مَنْ لَمْ يَسْتَفِدُ شيئاً من سُكُوتِنا لنْ يَنْتَفِعُ شيئاً من كَلَامِنا.

قالَ حَضْرَةُ مَجدد الألفِ الثاني رَجِمه اللّه تعالى: (كُنْتُ أَنَا وَسَالِكَانِ ثَلَاثَةَ أُخُوهُ في الطَّرِيقةِ وظُنُوننا في حقّ المرشد مُخْتَلِفةٌ. كَانَ أَخَدُنا يَظُنَ أَنَّ الشَّبِحَ كَامِلٌ في نَفْسه غيرُ مكمل للآخرين، وكان يظنَ الثاني أن المرشد كاملٌ ولكِن ليس بِصَاحِب إرشادٍ، وكان ظنّي أنه إن تيسر لا حَدِ من هذه الأُنَّةِ شيخُ كَامِلٌ فهو الصَّدْيقُ الأكبرُ تيسر له النّبي في أو تيسر لي بعده شيخ كامل، فمن حُسْن ظني هذا اجتباني الله تعالى لتجديد هذا الدين فصارُ مجدداً للألف الثاني، فعلى السَّالِكِ أَنْ لا يكونَ أَفَاقاً ولا يَلْتَفِتَ إلى غَيْرِ مُرْشِدِه لِكَسْبِ الفَيْضِ، ويُمْكِنُ أَنْ يَسْتَشْهِدَ على هذا بقولِه تعالى: ﴿ وَحَرَّمَنَا عَلَيْهِ الْمُراضِعُ مِن وَيُمْمَنَا عَلَيْهِ المُراضِعُ مِن وَيُمْمَنَا عَلَيْهِ المُراضِعُ مِن

الأدبُ الثالث: وليكُنْ كَامِلَ الإطَاعةِ لمُرْشِيهِ لأنَّ بَابَ الفَيضَانِ لا يُفْتَحُ بغير حبُّهِ وحُسْنِ اعتقَادِه ومُفتَضَى الحُبُ الطَّاعة والخِدْمَة.

فائدة: سَفَرُ الهِجْرةِ لسيّدنا الصَّدْيقِ الأكبرِ رضي اللَّه عنه مِثَالُ نادرٌ عِنْدَ الصُّوفِيةِ لِطَاعَةِ المرشدِ وخِدمتهِ وحبّهِ وحُسْنِ اعتِقادِهِ. جاءَ النَّبِيُّ ﷺ لِيْلَةَ الْهِجْرَةِ إلى بَيْتِ الصَّدِّيق رضي اللَّه عنه فقال: ﴿إِنَّ اللَّه قد أَذِنَ لَي في الخُرُوجِ والهِجْرَةِ، فقال أبو بكر رضي اللَّه عنه: الصُّحبة يا رَسُولَ اللَّه. قال: الصّحبة . قالت عائشة رضي الله عنها: فوالله ما شَعَوْتُ قطَّ قَبْلَ اليومِ أَنَّ أَحَداً يَبْكي مِنَ الفَرْحِ حَتَّى رأيتُ أَبَا بَكْرِ يَبْكي يومئذ، ثم قال أبو بكر : يا نبيُّ الله! إنَّ هائين رَاحِلتانِ قد كنتُ أَعْدَدتُهما لهذا، وأَمَرَ أبو بكر ابنه عبْدَ الله بن أبي بَكْرِ أَن يَتَسَمَّع لهما ما يقولُ الناسُ فيهما نَهَاره، ثمّ يأتيهم إذا أَمْسَى بما يكونُ في ذلك اليوم مِنَ الحَبْرِ، وأَمَرَ عَامِرُ بنَ فَهَيْرَة مؤلاهُ أَن يَرْعَى غَنْهَه نَهَاره ثمّ يُريحها عَلَيْهما (بأتيهما) إذا أَمْسَى في الغَارِ، وكانَتُ أسماء بنت أبي بَكْرِ تأتيهما مِنَ الطُعامِ إذا أَمْسَتُ بما يُصْلِحُهُما. ولما أَنْهي رسولُ الله عنه أبل رسولِ الله عنه إلى الغَارِ لَيْلاً ذَخَلَ أبو بَكْرِ رضي الله عنه إلى الغَارِ لَيْلاً ذَخَلَ أبو بَكْرِ رضي الله عنه إلى الغَارِ لَيْلاً ذَخَلَ أبو بَكْرِ رضي الله عنه إلى الغَارِ لَيْلاً ذَخَلَ أبو بَكْرٍ رضي الله عنه إلى الغَارِ لَيْلاً ذَخَلَ أبو بَكْرٍ رضي الله عنه إلى الغَارِ لَيْلاً ذَخَلَ أبو بَكْرٍ رضي الله عنه إلى الغَارِ لَيْلاً ذَخَلَ أبو بَكْرٍ رضي الله عنه قَبْل رسولِ الله عنه أو حَيَّةً؟

أصيب الشبخ دوست محمد القندهاري رَجمه الله مرة بِمَرَضِ فكانَ الشيخُ محمد عُثْمَان الدَّامَاني رَجمه الله يخرجُ من قريةِ مُوسَى رَثي الشريفةِ ماشياً على قَدَميهِ إلى بلدةِ دراين وبينهما قريب من ثلاثين كيلومترا فيأخذ الدواء ويرجع، ثم يشتغِلُ في تمريضه طول الليل، فَعَلَ ذلك أياماً مُتواصلةً. اشتغلَ الشيخُ عبدُ المَالكِ مِنْ سُكَّانِ شَوْك قريشي

في رَغْي غَنّم الشّيخ فَضَل على القريشي رحمه اللّه قريباً من اثنتي عشرة سنة حتى صار معروفاً باسم (بكر والي) ومعناه (راعي الغنم). أُخبر مُرْشِدُ العَالَم رحمه اللّه أنّ الشيخَ عبد المالك الصديقي رحمه الله تعالى اشترى مرة شَنْطَة ثمينة جداً وقال بعد ما سئل: سأضعُ فيها أَخْجَاراً لاستنجاء مُرْشدي، تقولُ العربُ: إنّ المحبُّ لِمن يحبُ مطيعُ، وهذا الحُبُّ والخِدْمَةُ أَسْبَابُ جَلْبِ الْفَيْضَانِ.

الأهب الرابع: ليَخُدُمِ الشَّيخَ مَا اسْتَطَاعَ خِدْمَةً مَاليةً وخدَمةً بدنيةً ولا يمنَ عليه، بل يعترفُ بإحسانٍ منَ الشَّيخِ أنه تفضّلَ بقبولِ الخِدْمةِ ولا يطلبُ مُقَابِلَه شيئاً ولا يَطْمَعُ، وليَخُدِمْه مَا استطاعَ لوَجُه اللَّه تعالى حتى يفوزَ بكَمَالِ الإيمانِ.

فائدة: قَالَ السيوطي: أَخْرَجَ ابنُ شاهينَ في السُّنَةِ، والبَغُويُّ في تَفْسيره، وابنُ عَسَاكِر عَنِ ابنِ عُمْرَ رضي الله عنهما قال: كنتُ عند النبيِّ في وعنده أبو بكر الصديق وعليه عَبَاءة قد خلّلها في صَدْرهِ بِخِلَالِ، فَنَزِلَ عليه جبريلُ عليه السَّلام، فقال: يا محمدُ ما لي أزى أبا بَخُر عليه عباءة قد خلّلها في صَدْره بِخلَلالِ؟ فقال: يا جِبْريلُ أَنْفَقَ مَالُه علي قَبْلَ الفَتْحِ، قال: فإنَّ الله تعالى يقرأُ عليهِ السَّلام ويقولُ؛ قُلْ له: أراض أنْتَ عني في فَقْرِكَ هذا أمْ سَاخِطُ؟! فقال أبو بكر: أَسْخَطُ على رَبِي راض، أنا عن ربي راض.

[تاريخ الخلفاء ص ٣٩]

قال سعيدُ بن المسيّب: وكانَ رسولُ اللّه ﷺ يقْضِي في مَالِ أبي بَكْرٍ كَمَا يَقْضِي في مَالِه نَفْسه.

[تاريخ الخلفاء ص ٣٨]

سبحان اللَّه، يا حبِّذا سَالِكُ يَخْذُمُ الشَّيْخَ ويعترفُ له بإخسَانٍ.

#### كما قَال قائلُ:

## منت مند كه خدمة سلطان بي كن منعداز وشناس كه بخدمت كذاشته

ترجمته:

لا تَمْثَنُ على السُّلُطَانِ إِنَّكَ تَخُدُمُهُ اغترف منه بإخسَانِ إِنَّه فَبِلَكَ لِجَدُمْتِهُ

الأدبُ الخامسُ: لِيُسْرِغُ في اتْبَاعِ أَمْرِ الْمُرشِدِ، وَلَكِنَّ لَا يَقْتَدِ بِفِعْلِهُ بِغَيْرِ إِذْنِه، لأنَّه قد يَغْمَلُ حَسْبَ حَالِهِ وَمَرْتَبَتِهِ، وَفَيِه ضَمَرَرُ لَلسَّالِكِ لارتفاعِه من مُسْتَواه، ولُكِن يَقْتَدِي بِقَوْلِه لِينشأَ المحبَّة والمناسبةُ بالشَّيْخ.

قائدة: هذا الأدب مَأْخُوذٌ مِنَ الحَدِيثِ الشَّريفِ، رَوَى أَنْسُ، وعبدُ اللَّه بنُ عُمَرَ، وأبو سَعِيدٍ، وعائشةُ، وأبو هُريرة رضي اللَّه عنهم؛ أنَّ النبيُّ عَلَىٰ غَنِ الوِصَالِ، وفي روايةٍ: شَفَقَةُ لهم، فقال رَجُلُ مِنَ المُسلمينَ: إنَّكَ تُوَاصِلُ يا رسول اللَّه، قال: «وأيِّكُم مِثْلِي؟ إني أبيتُ يُطْعِمُني ربِّي ويَسْقِينِي»، وفي روايةٍ: «فاكفَلُوا مِنَ العَمْل ما تُطِيفُونَ».

[البخاري رقم ١٩٦١ إلى ١٩٦٧ ج ١ ص ٣٨، ٣٩ بتحقيق فؤاد عبد الباقي]

يَتَبَغِي للسَّالكِ أَنْ يُشرِعُ في امْتِقَالِ آمْرِ المُرْشِدِ وإنْ رآه يَشْتَغِلُ في عَمَلِ خَاصَ يستأذِنُه ويتخذُه بغدَ إذْنهِ، إنْ لمْ يؤذنْ له يظنَ نفسَه ضعيفاً ناقِصَ الهِمَّة ويعترفُ بلسانِه أَنَّ عَمَلَ المُرشِدِ أَقْوَى لينشأَ الحُبِّ والمُنَاسِبةُ بالمُرشِدِ.

الأدب السادس: وفي مَجْلِسِ المُرْشِدِ بِلتَفَتُ إليه بِحدافيره، فلا يَقُرأُ وِزَداً وَلا يُصَلِّي نَافِلةً بِغِيرِ إِذْنِهِ إِلاَ الْفَرَائِضَ والسُّنَنَ، بِل يُغْتَنِمُ صُحْبَتُه المؤثِّرةُ أَثَرَ كِيمِياءٍ لِيجدَ منه نظرةَ الشَّفْقَةِ وليأَخذَ نصيبَه من نِعْمَتهِ الباطِئةِ. قَالَ مشايخ الطَّريقة النقشبندية رَجِمهم الله: إنَّ من نِعْمَتهِ الباطِئةِ. قَالَ مشايخ الطَّريقة النقشبندية رَجِمهم الله: إنَّ

رَبُطُ القَلْبِ بِقَلْبِ الشِّيْخِ عِنْدَ حُضُورِهِ أَنْفَعُ مِنَ الوقُوفِ القلبيِّ .

قائدة: الحِكْمَةُ غَنِ النَّهِي عَنِ النَّفْلِ والوِرْدِ بِين يَدَي الشيخِ أَنَّ للسَّالكِ أَنْ يَعْمَلَ هذا في غَيْبَتِه أيضاً، فلْيَسْتَفِذْ من صُحْبَةِ الشَّيْخِ الفَائدةَ الباطنيَّة، وليلتَفِتُ إليه التفاتاً تامًّا سَمَعاً وفِكُراً.

# كي جيم زون فافل ازال شاه نه باهي شايد كه نكاب كندا كاوناش

ترجمته:

لَا تَخْفَلُ عَن ذلك المَلكِ طَرْفَةً عَيْنٍ عَسَى أَن يَنْظُرَ إليكَ وأنْتَ لا تُلْقَفِتُ إلَيْهِ

إِنَّابِةُ القَلْبِ إِلَى اللَّهِ يُقَالُ لَها: الوقوفُ القَلْبِي، وأمَّا الرَّابِطَةُ القلبِيَّةُ فَهِي أَنْ يَظنَّ السَالِكُ نَفْسَهُ خَالِهاً ويربطُ قَلْبَه بِقلْبِ الشَّيْخِ ويحسبُ أَنه يأتيهِ الفَيْضُ في قَلْبِهِ مِنْ قَلْبِ الشيخِ، يرتَقِي السَّالكُ بالذَّكْرِ أَيضاً وبعناياتِ المُرْشِدِ أَيضاً. والسَّبِيلُ الذي يعبرُ بدونِ مُرْشدِ في سنواتٍ يمكنُ أَنْ يَعْبُرُ بعناياتِ المُرْشِدِ في ساعاتِ.

ولذا قيل:

## كيدزمان صحيية بااولياء بهترازصدسالدطاعت بدريا

ترجمته: مُجَالِسَةُ الأولياءِ حِيناً مَا خَيْرٌ مِنْ عِبَادة ماثةِ سَنَةٍ خاليةِ من إياءِ،

قال الشيخ محمد معصوم رحمه الله:

## مايد مبر بجراز ذكرف

ترجمته: ظلُّ الشَّيْخ أَنْفَعُ للسَّالك من ذِكْرِ الحَقِّ.

قال عَارِفٌ: إذا جَلَشتُم في مَجَالِسِ العُلَمَاءِ فأَمْسِكُوا أَلْسِنَتَكُم، وإذا جَلَشتُم في مَجَالِسِ أوْلِياءِ اللّهِ فأَمْسِكُوا قُلُوبَكُم، وإذا جَلَشْتُم في مَحَافِل المُلُوكِ والسَّلاطينِ فأَمْسِكُوا أَيْصَارَكُم، وَجَدَ الصَّحَايةُ رضي اللَّه عنهم مِنْ صُحْبةِ النبيِّ ﷺ عدَّة ساعاتِ ما لَمْ يَجِدُ غيرُهم من مُجَاهداتِ آلفِ سَنَةٍ. ومِن أَينَ إلى أَينَ أَبلغت خباراً نظرة واحدة من الشيخ الباقي باللَّه رحمه اللَّه تعالى.

الأدبُ السابع: ليجُلِسُ في صُحْبةِ الشَّيخِ متأدباً متواضعاً ساكتاً ولْيَسْتَمِعْ كَلَامَه الطَّيْبُ بِغايةِ فِكْرٍ، ولا يَنْظُرُ يميناً وشِمَالاً، ولا يتكلّمُ بغيْرِ إذْنِهِ، ولْيَتْكَلَّمْ عند الضرورةِ بكلَامٍ موجزٍ، ولْيَلْتَظِرْ جَوابَه بغايةِ التُوجُهِ، وَلْيَتْكَلَّمْ بهدوءِ ورِفْقٍ، ولا يَرْفَعْ صَوْتَه عَلَى صوتِ المُرْشِدِ، ولا يَتْكَلَّمْ بِكَلِمَةٍ تْكُونُ سَبّبَ ضِيقٍ أو خِفَّة لِلْمُرْشِدِ.

فائدة: عندما يَسْتَعِعُ السَّالكُ إلى مَوْعِظَةِ الشَّيْخِ بِطَلَبِ صَادقِ يَتَأَثَّرَ قَلْبُهُ يَقَيِناً. قَالَ اللَّه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَيْكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَمُ قَلَّ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٢٧].

والحِكْمَةُ في الإلهاءِ عَنِ التَّكَلُمِ بِغَيْرِ إِذْنِهِ أَنه يَمَكُنُ أَنْ يَكُونَ الشَّيْخُ مُفَكَّراً يِفَكَّرُ في نُكْتَةٍ عِلْمِيَّةٍ، أَو يَلقي تُوجَهاتهِ الباطنيةَ على قَلْبٍ أحدٍ، أَو يردُّ عليه الإلْهَامَ أَو يَكُونُ مُتَفَكِّراً في أَمْرٍ هامٌ، فالكَلامُ بدونِ الإذن حينتْذِ يؤدي إلى انقباضِ الطّبع.

وأيضاً لا يرفّعُ صوتَه أثناء الكُلَام على صوتِ المُرْشد. قال اللّه تــعــالـــى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَثُوا لَا مُرْفَقُوا أَصْوَتَكُمْ أَوْقَ صَوْتِ النَّبِيْ وَلَا تَجْهَرُوا لَمُ بِالْفَوْلِ كَجَهْرٍ يَعْسِكُمْ لِغَضِ أَنْ تَحَيْطَ أَغْسَلُكُمْ وَأَنتُد لَا تَنْفَرُهِنَ ﴾ العجرات: ١٢.

واستدل الإمامُ البخاريُّ مِنْ أحاديثِ الإنصاتِ للنبيُّ ﷺ على حُكْمِ الإنْصَاتِ للعلماءِ في كِتَابِ العِلْمِ منْ صَحيحِ البُّخَاري. لِيَسْتَوعُ إلى كَلَامِ المُرشدِ بغايةِ فِكْمِ، وقال بعضُ المشايخِ: ليكنِ المرشدُ لِسَاناً والسَّالكُ أَذُناً. الأدبُ الثامن: لا يميّزُ نُفْسَه بحَضْرَةِ الشَّيْخِ، بَلْ يُظْهِرُ نَفْسَه حَفِيرةً محتاجة ممتلئة بالطَّلبِ والشّوقِ.

فائلة: لا يتكُلُمُ بين يدي المُرشِد بكَلَام بظهرُ به التَّفوق العلميّ على الحَاضِرين، ولا يظهرُ جلالته أو هيبته الدنيوية، ولا يظهر بعَمَلِه أنه مُسْتشَارُ الشيخِ أو صَاحِبُ سرّه، ولا أنَّ المرشدَ عَطُوفٌ عليه، فجميعُ هذه الأمورِ تسمن النفس وتدلُّ على الأنانية، فليلتزمِ الطَّاعة والتواضع ما استطاع.

## زیس کی طرح جس نے عاجزی واکساری کی ضدا کی رحمتوں نے اس کوؤ حاتیا آساں موکر ترجمته:

مُن تَوَاضِعَ مِنْ لَارضِ وتعلَّلَ الأرضِ وتعلَّلَ لَ تصبحُ له رَحَمَاتُ رَبُه سَمَاءُ وتعمَّدتُه

الأدبُ التَّاسِعُ: لا يَقْعُدُ مَقَعْدُ المُرْشِدِ، ولا يَضْعُ قَدَمَهُ على سجَّادَتِهِ.

فائدة: أصلُه عَمَلُ سيّدنا الصَدّيق رضي الله عنه. رُوي أَنَّ النبيِّ عِلَيْ كان يَخُطُبُ على الدّرجةِ الثَّالثة أي العالية من المِنْبَرِ، وكانَّ الصَدّيق رضي الله عنه زَمَنَ خِلَاقَتِه يخطبُ على الدّرجةِ الثانيةِ، وهذا مِنَ الأدبِ. وإنّما ينهى عَنِ الصَّلاة على سجّادةِ المُرْشدِ، لأَنَّ فيه ادْعاء المُسَاواةِ ظَاهِراً.

الأدب العاشر: لا يأكلُ ولا يشربُ ولا يتوضأُ بين يَدَيْه بغيرِ إِذْبُهِ، ولا يَشْتَغْمِلُ إِنَاءَه، ولا يتطهَّرُ ولا يتوضًا مقامَ طهارتهِ ووضويَه، ويحترمُه في غَيْبَتِهِ كما يحترمُه بحضرتهِ حتَّى يفوزَ بالإخْلَاص.

فائدة: لا يَشْنَعِلُ بِينَ يَدَي الهُرْشِدِ في الأَكُلِ والشُّرْبِ بغير الإذْنِ حتى يأذنَ للجُلوسِ فيجلسُ على المائدة، وإن لم يأذنُ تأخر بطيبِ القَلْب. تنظرُ عينُ المرشد ما لا تنظره عينُ السَّالكِ، دُستورُ مشايخ السَّلسلةِ الشَّاذليةِ العَاليةِ أَنَهم يلقُونَ الفُيُوضَاتِ والتَّوجَهَاتِ في المَّاكولَاتِ والمشروبَاتِ ويُطْعِمُونَها للسَّالكِينَ، وبعضُ المَشَايخِ مِنْهُم يأخذونَ المِيثاقَ مِنَ الخُلفاءِ عندَ التَّخُلِيفِ أَنْكُم سَوْفَ تُلَقُونَ التَّوجَهاتِ في المَاكولاتِ والمَشْرُوباتِ وتُقَدَّمُونَها للسَّالِكِينَ.

رُويَ في كُتُبِ التَّصوفِ المعتبرةِ أَنَّ بعضَ المَشَايخِ أَطْعَمَ السَّالكَ شيئاً عند التَّخليفِ. كَانَ الشَّبْخُ مُرْشِدُ العَالَمِ رحمه اللَّه تعالى يتابعُ جميعً السَّالِكِينَ المُجْتَمِعينَ على المَائِدةِ متابعةً دقيقةً، وكان يربِّي زَجْراً وتوبيخاً وكان يقولُ: رأيتُ شَيْخَ الحَدِيثِ مَوْلَانا محمّد زكريا رحمه اللَّه كانَ قويً السيطرةِ على المَائِدةِ حتى مَنْ حَضَر مائدتَه عدةً مراتٍ اعْتَدَلَتْ عدَّة تَعَوْجَانِه.

ولا يبدأ بالأتملِ قَبْلَ الشَّيْخ، فعَنْ جابرِ رضي اللَّه عنه أَنَّ الصَّحابةَ رضي اللَّه عَنْهم أجمعين كانوا لا يَضَعُون أَيْدِيَهُمْ في الطَّعَامِ حتَّى يكونَ رسولُ اللَّه ﷺ يبدأ.

## [مسند أبي يعلى الموصلي ج ٢ ص ٣٢١ حديث رقم ٢١١٨]

جِكَاية؛ وُضِعَتْ للشَّيْخِ الحَاجُ أَهْدَاد الله المُهَاجِرِ المكيِّ رحمه الله تعالى مَائِدةً مُشْتَمِلَةً على أطْعِمَةٍ للْيلةِ، وكانَ مَوْلانا رَشِيد أَخْمَد الكَنْكُوهِي رَحِمَه الله حَاضِراً في خِدْمَتِه، فوضَع الشيخُ الحاجُ خبراً وعَدَساً قليلاً في الطَّبْقِ ووضَعَهُما في يَدِ الكَنْكُوهِي رَحِمه الله وقال: الجَلِسْ بِجَنْبِ المَائدةِ وكُلْ هذا الطَّعامُ فَجَعَل الكَنْكُوهي رَحِمه الله يأكلُ بكل رَغْبَةِ وشرورٍ. قال الحَاجُ بعد لَحْظَةِ زاجراً: أي رَشِيد أحمدا كُنْتُ اريدُ أنْ أُجَلِسَكَ في مَوْضِع الأَخْلِيَةِ، ولكِنْ أَكْرَمُتُكَ وأَجْلَسْتُكَ على المَائِدةِ، ثم تَابَعَ الحَاجُ الْطَبَاعاتِ وجُهِهِ، فقالَ الكَنْكُوهي رحمه الله بغايةِ أدبِ: أن مُرَمَّتُكَ وأَجْلَسْتُكَ على المَائِدةِ، وهذا المُعَامِ فَي مَوْضِع الأَحْلِيةِ، وهذا المَّالِي الكَنْكُوهي رحمه الله بغايةِ أدبِ: نَعَمْ يَا سِيْدِي إِنِي أَهِلُ أَنْ أَجْلِسَ في مَوْضِع الأَحْلِيةِ، وهذا

فَضَلٌ مِنْكَ وَإِحْسَانً. فَلَمَّا رأى الشَّيْخُ الحاجُّ أنَّه مَا ثَارَتْ نَفْسُه بِسَمَّاعِ هذا الكَلّام المرّ، قَالَ: الحَمْدُ لله، ظَهَرَتْ ثَمَرَاتُ الذُّكْرِ.

الأدبُ الحَادِي عَشَر: لا يَبْسُطُ رِجُلَيْه إلى المَقَامِ الذي يَجَلِسُ عليه المُرْشِدُ ولا يَبْضُقُ إليه وإنْ لم يكن الشَّيْخُ حينتذِ بين يَدَّيهِ.

فائدة: كَرِهَ الفُقَهَاءُ بَسُطَ الرَجَلَيْنِ والبَصْقَ إلى الكَغْبَةِ المُشْرُقَةِ، وإنْ لم تُكُنْ بِين يَدَيْهِ، لأنْ بِيْتَ اللَّه مركزُ للأَنوارِ والتجليّاتِ، هكذا قَلْبُ المُرْشَدِ مَوْرِدُ للتَّجَليَّاتِ الذانيةِ، فوجَبَتْ مُرَاعاةُ تلك الآدابِ للمُرشِدِ. رَوْى ابنُ مَاجَه عَنْ عبدِ اللَّه بنِ عمرِو رضي اللَّه تعالى عنهما أنه قال: رابتُ رسولَ الله تَعْلَى عنهما أنه قال: ما أَعْظَمُ لِ وأَطْبَبُ رِيحَكِ، ما أَعْظَمُ لِ وأَعْظَمَ حُرْمَتَكِ، واللّذي نَفْسُ محمّدِ بيدِه لَحُرْمَةُ المُؤمِنِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللّه حُرْمَةُ مِنْكِ مَالهُ ودَمُه وإنْ نَظُنَ بِه إلّا خَيْراً.

[سنن ابن ماجه ج ۲ ص ۱۲۹۷]

الأدب الثاني عشر: لَا يَضَعُ قَدَمَيْهِ على ظِلِّ المُرْشِدِ ولا يَقُومُ ما اسْتَطَاعَ في المَكَانِ الذي يَقَعُ به ظِلَه على المُرْشِدِ.

فائدة: وَطَّ شَيِّ تَحْتَ القَدَم يدلَّ على اسْتِحْقَارِه، فلا يَنْبِغِي للسَّالِكِ أَنْ يَضَعَ قَدَمَه على ظلّ المُرْشِدِ لتلَّا يُشْتَبه اسْتِهْتَارُه، فَيُحَاولُ أَنَّ لَلسَّالِكِ أَنْ يَضَعَ قَدَمَه على ظلّ المُرْشِدِ لتلَّا يُشْتَبه اسْتِهْتَارُه، فَيُحَاولُ أَنَّ لا يَقْعَ ظلَّه على المُرشِد، لأنَّ انْقِطَاعَ الضياءِ قد يسبب الاضطراب الطبعي، ولا يحسبُ هذه الآداب بسيطة، لأنَّ اللراتِ الصغيرة عندما تَجْتَمِعُ تصبحُ كثبة رَمُلٍ، وقد قِيلَ: إنّ حبة لا تملأ كومة، لَكِنْ تُسَاعِدُ حُبوباً تملأ كومة.

قال الحَافِظُ ابنُ القَيْمِ: لا تَسْتَصْغِرُوا ذَنْبَاً بَلِ الْظُرُوا إلى عَظَمَةِ مَنْ تَعْصُونَه. وبِنَاءَ على هذا يُشْكِنُ أَنْ يُقَالَ: لا تَسْتَخْفِرُوا أَدْباً بلُ رَاعُوا ذات المُرْشدِ الذي أَصْبِحَ وسيلةً للوصُولِ إلى المَالِكِ الحَقِيقيِّ. حَكَى الشيخُ مُرْشِدُ العَالَم رحمه الله أنَّ طالباً صَادِقاً خَضَر في خِدْمةِ الشَّيْخ فَضَل علي القريشي رَحِمه الله تعالى وقال: إنَّ لَطَائِفي توقَّفَتْ مُنْذُ أَيَّامٍ لا أَدْرِي ما سَبُه؟ فقال الشَّيْخُ: انْظُر لا بدُّ أن يكونَ هناك ارْتِكَابُ سُوءِ أَدَبٍ ويكونَ هذا جَزَاءَه، ففكر طَوِيلاً حتى تذكّر أن عَضا الشَّيْخِ كانت مَوْضُوعةً قَبْلَ أيام وهذا السَّالِكُ جَاوَزَ عَلَيْهَا فَجَرَتْ لَطَائِفُه بعد التَّويةِ والاسْتِغْفَارِ.

الأَدَبُ الثَّالِثَ عَشَر: لا يَمْشِي أَمَامَ الشَّيْخِ ولا يَشْتَحْيي في المَشْيِ خَلْفَه بِلْ يَحْسَبُه سَعَادةً.

فائدة: المُرَادُ بالنّهي عن المَشْيِ أَمَامَهُ أَلّا يَتَقَدَّمَهُ فِي النّهارِ بلَا حَاجةِ، فإنِ اضطرَ إلى المَشْيِ أَمَامَهُ لِحَاجةِ فلا بأسَ، بَلْ قَدْ يكونُ التّقدمُ أُولَى كَالمَشْيِ أَمَامَهُ لَيْلاً مَخَافَةً أَن يكونَ فِي الطّريق حَيْوانَ موذٍ أو حُفْرةً أو حَجْرٌ يزلُ به الإنسَانُ أو يأمَرُ الشّيْخُ بالتقدّم لسبّبٍ، فالتُقدّمُ حينتذِ عَيْنُ أَدبٍ، إذِ الأمرُ فوقَ الأدب. خَرَجَ حَضْرَةُ مُرْشِدِ الْعَالَم رحمه اللّه مِن الحَرْمِ المَكِيُّ الشّريفِ لِزيارةِ شَخْصِ فقالَ للمُضِيفِ: امشِ أَمَامَنا فإنَّا لا الحَرْمُ الطّريقَ فقالَ: لا بَلْ تَقدّمُ أَنْتَ يا سيدي وأنا أدلَ على الطّريق، نَعْرفُ الطّريق فقالَ: إلى الحَلْفِ ويسألَ: إلى فَكُلُما يأتِي لَفَةً في الطّريق احْتَاجَ الشيخُ أن يَنْتَنِي إلى الخَلْفِ ويسألَ: إلى فَكُلُما يأتِي لَفَةً في الطّريق احْتَاجَ الشيخُ أن يَنْتَنِي إلى الخَلْفِ ويسألَ: إلى أي جهةٍ تُذْهَبُ؟ فأمر الشّيخُ بعد قلِيلٍ مرة ثانية أن يتقدّمُ فاعْتَذَرَ وقالَ: لا يا سيدي أنا بالتّخَلْفِ أَمُوال: قَلْ أَنْتَ شَيْخِي أو أنا شَيْخُكُ فَحِينَئذِ أَدْركَ الطّبَعْةُ وتقدّمُ.

الأصْلُ في غَامَّة الأخوالِ ألَّا يَتَقَدُّمَ المُريدُ الشَّيْخَ بلا ضَرُورَةٍ، فَفَي عُبُونِ الأَخْبارِ، أنه سُثِل مُمَرُ بنُ زيدٍ عن تعليم وتربيةِ ابنهِ وحسن تأذبه فقال: ما مَشَيتُ نهاراً إلا وهو خَلْفِي ولا مَشَيتُ ليلاً إلا وهو أمَامِي ولا ضَعَدَ سَقْفاً أنا تَحْتَه. قَالَ مُرْشِدُ العَالَمِ رحمه اللَّه تعالى: كُنْتُ أَمْشِي خَلْفَ شَيْخِي كالكَبْشِ الأليفِ. الأدبُ الرابعَ عَشْرِ: يقومُ المُريدُ إذا قَامَ الشَّيْخُ ويَقَعْدُ بعد قُعُودِهِ.

فائدة؛ مِنَ الإَخْرَامِ أَنْ يَقُومُ المُرِيدُ عِنْدَما يَقُومُ الشَّيْخُ، ويَجْلِسَ عِنْدَما يَقُومُ الشَّيْخُ، ويَجْلِسَ عِنْدَما يَجْلِسُ الشَّيْخُ، يَعْضُ النَّاسِ يَشْأَلُونَ أَنَّ النبيِّ فِي نَهَى أَضَحَابَه مرَّةً عَنِ القِيَامِ، قَلْمَاذَا يَقُومُ النَّاسُ إكراماً في مَجَالِسِ الشَّيُوخِ؟ هؤلاء مَا يَقُومُونَ في هذا المَوْضِعِ، وَمَا يَسْتَحْسِنُونَ الذين يَقُومُونَ، وهذا السؤالُ ناشىءٌ عَنْ قِلَةِ العِلْمِ. مِنْ حُسْنِ الشَّرِيعةِ المُحَمَّدِيَّةِ أَنه إذا كان في قضيَّةٍ فَرِيقَانِ يُومَرُ كُلَّ مِنْهُما بأَداء حقوقِ الفريقِ الثاني حتى تَسْتَمِرُ الأمورُ بأسلوبٍ حسن، وَتَقُومُ بينهما عَلَاقَةُ الحُبُ والإَكْرَامِ، ففي جَانِبٍ واحدٍ أَمْرَتِ الشَّرِيعةُ المُريدَ بِالقِيَامِ لتقديرِ الشَّيْخِ والامتثالِ بالحديثِ: وأَنزِلُوا النَّاسَ مَنَازِلَهُم،

#### [الجامع الصغيرج ١ ص ٤١٩]

ويجَانِبِ آخَرَ أَمَرَ الشَّيْخُ أَنَّ يَكُرَهَ أَنْ يَقُومَ لَهُ النَّاسُ حَتَّى يَشْلَمَ مِنَ العجبِ والكِبْرِ، قيزعمُ المُريدُ القِيامَ كالواجِبِ، ويأمُّرُ المُرْشِدُ بالرَّفْقِ بالقُعُودِ حتى يبقى ارتباطُ الحبِ والاغْبَقَادِ.

أحاديثُ النَّهْي عَنِ القِيَّامِ مَعْرُوفةً، ولنَذْكُرْ هَهُنا ثَلَائَةَ أَحَادِيثَ عَنِ القِيَّام:

الأول: رَوَى أَبُو دَاودَ والنّسائي عَنْ أَبِي هُريرة رضي اللَّه عنه قال: وَكَانَ رَسُولُ اللَّه ﷺ يَجْلِسُ معنا في المَسْجِد يحدّثنا فإذا قَامَ قُمْنَا فِياماً حتى نَراهُ قَدْ دَخَلَ بَعْضَ بُيُوتِ أَزْوَاجِهِ؞،

الثاني: رَوَى الشَّيْخَانِ عَنْ أَبِي سعيدِ الخدريُّ رضي الله عنه قال: نَزَلَ أَهْلُ قُرَيْظَة عَلَى حُكْم سَعْدِ بِنِ مُعَاذٍ رضي الله عنه فأرسَلَ رَسُولُ الله ﷺ إلى سَغد رضي الله عنه، فأناه على حِمَادٍ فلمَا دَنَا قريباً مِنَ المَسْجِدِ قال رسولُ الله ﷺ للأنصارِ: "قُومُوا إلى سيَّدِكُم".

[رواه مسلم ج ٣ ص ١٣٨٩ واللفظ له والبخاري ج ٣ ص ٤٤]

فقامَ الأنصارُ إكراماً لسَعدِ رضي اللّه عنه، فيَنْبغِي أَنْ يَقُومَ المُريدُ لشيْخهِ عَمَلاً بهذا الحَدِيثِ النبويُ الشريفِ على صَاحبهِ الصّلاةُ والسّلامُ.

الثالث: هَنْ أَمْ سَلَمَةً رَضِي اللّه عنها قالت: كَنَّ نَسَاءَ يُصَلِّينَ على عَهْدِ رَسُولِ اللّه ﷺ، فإذا سلّم النبيُ ﷺ الْصَرَفْنَ وثَبَتَ النبيُ ﷺ ومَنْ صَلِّى معه ما شاء اللّه، ثمَّ يَقُومُ.

#### [مسند أبي يعلى الموصلي ج ٦ ص ٢٤٨]

وفي روايةٍ أُخْرَى عنها قَالَتْ: كُنَّ النّساء في عَهْدِ رَسُولِ اللّه ﷺ إذا سَلَّم مِنَ المَكْتُوبِةِ قُمْنَ، وثَبَتَ رسولُ اللَّه ﷺ ومَنْ صلَّى خَلْفَه مِنَ الرَّجَالِ، فإذا قَامَ رَسُولُ اللَّه ﷺ قَامَ الرَّجَالُ.

[مسند أبي يعلى الموصلي ج ٦ ص ٢٧٥]

الأدبُ الخامسَ عَشَر أَ لِيَكُن سَواء بِحَضْرةِ الشَّيْخِ وِبغَيْبتِه ولْيَجْعَل ظَاهِرَه كَبَاطِيَه أَي لا يَكُن أَي اخْتلافِ بَيْن ما في قَلْبهِ وما يَقُولُ بلسانِه .

فائدة: المُريدُ الذي لا يكونُ مُسْتَقِيماً أَمَامَ الشَّيْخِ وخَلْفَه هو كَمَريضِ يُخْفِي عَنِ الطَّبيبِ مَرَضَه، ولا شَكَ أَنَ هَذَا المَريضَ لَنْ يَبْراً مِنَ المَرضِ. كَانَ مُرْشِدُ العَالَم يقولُ: (على المُريدِ أَن يُبَيِّنَ كلَّ مَا عِنْدَه لَمُرشِدِه كَمَا تُبَيِّنُ البنتُ كلَّ مَا المَّدِيدِ أَن يُبَيِّنُ كلَّ مَا عِنْدَه لَمُرشِدِه كَمَا تُبِينُ البنتُ كل مَا لَها لأمها). فإن الشريعة كما أباختُ كَشَفَ المُرشِدِ عَند الطَّبيبِ للعِلَاجِ كذلك أباختُ بل أَوْجَبَتُ كَشَفَ جَميعِ أَعْمَالِهِ لِلْعِلَجِ الرَّوْحَانِي أَمَامُ المُرشَدِ. فإن أَخْفَى المُريدُ على المُرشِدِ يَتُحَمَّل هو الخَسَارة.

قَالَ قائلٌ: إنْ أغلقْتُمُ البّابَ لإخفاءِ العُيُوبِ لا يَزَالُ الصَّدْقُ خَارِجاً ولا يُقيد الذَّكْر حينتَذِ.

وقَالَ شَاعِرُ مَا مَعْنَاهُ: مَا زِلْتُ ذَكَرْتُ حَتَى سَحِقَ لِسَانِي لَكِنْ لَمْ يَتُوطُّنِ الذَّكْرُ مِنْ قَلْبِي فَقَدُ وقَعْت في مصيبةِ أُلْقِيَتْ في عُنْقِكَ عُفُوداً ثقيلةً وسُبُّحَةً ولَكِنْ قَلْبَكَ مَعْقُودٌ بِالآثامِ فكيف يؤثر عليك الذَّكْرُ؟

الأدبُ السَّادِسَ عَشَر: يَرى جميعَ أقوالِ المُرْشدِ وأَفْعَالِه سَدِيدة ولا يُخْطِئه ولا يأتي في القَلْبِ بشُبْهةِ أو شَكُ، وإنْ لَمْ يفهمْ شيئاً يذكُر قصَّة سيُدنا مُوسَى وسيُدنا خِضر عليهما الصلاة والسلام.

فائدة: الغَلَاقَةُ بِنِ المُريدِ والمُرشِدِ لبست كَعَلَاقَةِ التّلميدِ والأَسْتَاذِ، بَلُ كَعلاقَةِ المَريضِ والطّبيبِ، كَمَا أَنَّ المريضُ لبس لَهُ أَنَّ ينسبِ الخطأ إلى أي شيءِ مِنَ الطّبيبِ كَذَلكَ ليس للمُريدِ أَنْ ينسبِ الخطأ إلى أي شيءِ مِنَ المُرشِدِ. قال الشيخُ قاضي ثناء الله الفاني فتى رحمه الله في إرشادِ الطالبين: (المرشدُ إِن كَانَ مَوْضُوفا بالاسْتِقامةِ والتّقُوى، فَلَا يوجهُ إليه الاغتراضُ إِنْ صَدَرَ منه أحباناً أَمْرُ يُخَالِفُ الشَّرعَ، بل بنبغي تأويلُه وحَمَّلُه على الاضطرارِ أو الاسْتِغْراقِ أو عَدَم وقُوفِهِ عليه، وإِنْ كَانَ رَجُلاً غير متصفِ بأوصافِ الشَّيخ الكَامِلِ وطريقه طريق فِسْقِ، فهذا الرَّحِلُ ليسَ بوليُ قَطْ ولا ينبغي تأويل أفْعَالهِ وأقواله).

كان الشيخ عبد الله الأندلسي رحمه الله مُرْشِدَ الشَّيخ الشَّبلي رحمه الله مُرْشِدَ الشَّيخ الشَّبلي رحمه الله مِنْ حفَّاط القُرآن والحَدِيث كَانَ قد بَايَعه مثاتُ ألوفٍ من السَّالكينَ وكَانْتُ مِثاتُ الزوايا عامِرةُ ببركتِه، كان يمُرّ مع جَمَاعتِه بقريةِ مسيحيَّةِ قوقَع بَصَرُه على بِنْتِ مَسِيحيةٍ فَقَقَد نِعْمَتَه البَاطِنة فودَعَ الشَّيخُ الشَّبخُ الشَّبلي وأعادَ السَّالكين، وطَلَب مِنْ والدِ البِنْتِ نكاحها، فقال: أنت غريبُ. نَعَمْ لو تُقِيمُ عِندنا وتَرْعَى خَنَازِيرَنا سَنَةً أو سَنَتَيْنِ بسهلُ أنتَ غريبُ. نَعَمْ لو تُقِيمُ عِندنا وتَرْعَى خَنَازِيرَنا سَنَةً أو سَنَتَيْنِ بسهلُ

الأمرُ، فوافَق الشّينحُ فكانَ يخرجُ صَبّاحاً ويَرْعَى الخَنازيرَ ويَعُودُ ليلاً، وكذلك مُضَتْ سَنَةً كَامِلةٌ وكان حبُّ الشيخ راسِخاً في قُلْبِ الشيخ الشّبلي كان يعرفُ أنَّه شيخٌ كَامِلٌ بلا شكُّ ولَكِن وَقَعَ في بَلامٍ، فَذَهَبَ الشيخُ الشّبلي بعد سَنَةٍ إلى شيخِه فلمّا وصَلَ إلى تلك القريةِ رأى أنَ الشيخ قائمٌ وعليه جبةً وعمامةٌ كانَ يَخْطُب فيهما للجُمّعةِ آخذاً بيدِه تلك العَصا يحرُسُ القطيعَ، فدَنا إليه وسأله عن الأوضاع وقال: يا سيّدي مَلُ أنْتَ يحرُسُ القطيعَ، فدَنا إليه وسأله عن الأوضاع وقال: يا سيّدي مَلْ أنْتَ إلى الآن حافِظ لجميع القرآن. فَسَكَتَ الشّيخُ قليلاً، ثم قال: أحفظ آية واجدة فقط: ﴿ وَمَن يُونِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمُ ﴾ [الدج: ١٨] ثم سأل هل تَحْفَظُ الأَخَادِيث؟ فقال: أحفظ حديثاً واحداً فقط: المَنْ بذُل دينَه فافْتُلُوهِ اللّهُ واحداً فقط: المَنْ بذُل دينَه فافْتُلُوه اللهِ المُنْ بَدُل دينَه فافْتُلُوه المُ

#### [رواه البخاري جامع الأصول ج ٣ ص ٤٨١]

ثُمَّ أَعُولَ الشَّيخُ ونَظَر إلى السَّماء وقال: اللَّهمَ ما كنتُ أظنَ منك هذا الظَنَ، فَبَكَى الشَيخُ الشَّبلي بكاء عويلاً. يَعُد لأي رَجِع الشَيخُ الشَّبلي إلى وَظَنهِ. وَصَلَ في الطَريق إلى جَانِبٍ نَهْرٍ فرأَى شَيْخَه عبد الله الأندلسيّ رحمه الله متبسّماً ضَاحِكاً بشوشاً، فسرَّ الشيخُ الشّبلي رحِمَه الله سروراً لا نهاية له، فقال: يا سيدي! ما هذه المعضلة؟ فقال الشيخ: حينما كنت مررتُ بقرية المسيحيين وَقَعَ في قَلْبي: ما أجهلَ هؤلاء المسيحيين وقع في قلبي: ما أجهلَ هؤلاء فوراً ونوديت: إن كنتَ مُسْلماً فهل هذا صَنِيعك أو هِي مَوْهبة منا، فوراً ونوديت: إن كنتَ مُسْلماً فهل هذا صَنِيعك أو هِي مَوْهبة منا، وسلبت معه النّعمة البّاطنة وألْقاني الله في البّلاء.

(عُلِمَ من هذه القصّةِ أنّ هناك أموراً ليس لها عِنْد الغوامُ أهميةٌ قد يؤاخذ المقرّبون بتركِها). رجع الشبلي بشيْخِه وعاد رونق الزوايا.

وللسَّالكين في هذه القصة عبر:

١ ـ أَنْ لا يَلْسِبُوا كُمَالَاتِهِم إلى الْفُسِهِم.

٢ ــ لَوْ صَدْر من شبخ صاحبِ الاستقامةِ أمرٌ يُخَالِفُ الشَّرِعَ فليخمِلُوه
 على البَلاء.

٣ ـ أنَّ لا يُفتَنُوا بأحوالِهِم ووارداتِهم وكيفياتِهم.

أن لا يَقْنَطُوا من رَحْمَةِ الله تعالى في أي حالٍ.

حُسْنُ اعتقادِ الشَّيْخِ الشَّبِلي رحمه اللَّه وحبَّه له مَثَارةً ضَوْءِ للسَّالكينَ.

الأدب السابع عشر: لا يضيقُ صدره بشدةِ الشَّيْخِ وَعِتَابِهِ ولا يتركُ لسوء الظنُّ طريقاً إليه، فإن شِدَةَ الشَّيخِ للطَّالَبِ تعملُ عَمَلَ التَّلميع.

قائدة: كما أنّ بستانيًا يقطعُ مِنَ الشجرةِ أَجْزَاءها الزائدةَ فيطيبُ نَمَاوَها وتكونُ جميلة المنظرِ، أو كَمَا أنّ طبيباً قد يفصِدُ الجرَاحاتِ ويخرجُ المَادَة الفاسِدَة وقد يضمَده حتى يشْفَى المريضُ، كذلك المُرْشِدُ الكَامِلُ قد يعاملُ المريدَ معاملة الحُبُ والرُحْمَةِ، وقد يُعَاتِبُه ويزجُرُه حتى يُنشىءَ فيه الأخلاق الحميدة. عتابُ المُرْشدِ يعملُ لأمراضِ المريلِ البَاطنةِ عَمَلَ الترياقِ، ولأنّ المُرشِد يزجُرُ بِالإَخْلَاصِ لأَجْلِ التربيةِ فيعتبرُ المُريدون هذا الرّجْرَ والتّوبيخ قطع مُكرٍ في غِلافِ مملّحِ فيزدادُ حبّهم.

كان مُرْشِدُ العَالَم يقول: لا يَنْبِغِي للمُرْشِدُ أَن يَكُونَ ملتزمَّ الشُّكُوتِ، فإنْ سَكَتَ المُرْشِدُ على تَفْصِيراتِ المُريدينَ ولا يَنْصَحُهُم في ذلك الوقْتِ ولا في الخَلْوةِ، فكَيْف يتمُّ إصْلَاحُ المُريدينَ. رؤيةُ أخطاء وتقصيراتِ المُريدين وَعَدَمُ الجُهْدِ لإصلاحهم مداهنة بينة تتلألاً به المُرشِديَّة. ولَكِن لا تَتِمَ تربيةُ المريدينَ. كَانَ مُرشِدُ العَالَم يقولُ: إن الحَلْوى تَعْمَلُ للشيخ والعالِم عَمَلُ الإسمَنْتِ أي يَنْغَلِق الفَمْ بعدَ أَكُلِ الحَلْوى. يَجِبُ ذَبْحُ الأغنياءِ خَاصَة بسكين الاسْتِغْنَاء وكان يقولُ: ما لمُ المَرشِدُ المُرشِدُ المُويدَ على يكن غَضَبُ لَم يتعلمُ أدب. وكان يَقُولُ: إنْ أَقَامَ المُرشِدُ المُويدَ على يكن غَضَبُ لَم يتعلمُ أدب. وكان يَقُولُ: إنْ أَقَامَ المُرشِدُ المُويدَ على

مُلْتَقَى الطُّرُقِ وضَرَّبَه بالنَّعْلِ بلَا ذَنْبٍ، فَعَلَى المُريدِ أَن يَأْخُذَ النَّعْلَ ويعطيَهُ للشَّيْخ. عِتابُ المُرْشِدِ بلَّا سُبِّب لَا يَخْلُو عَنْ حِكْمَةٍ. يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ الغَرَضَى مُلاحظَة أنه هَلْ تَشْتَعِلُ نَفْسُ المُريدِ أَمْ لَا؟ المُرْشِدُ يُعَاتِبُ المُريدَ بَاغْتِقَادِ أَنَّهُ كَحَسْنَاءَ شُوَّدُ وَجُهُهَا بِالحِبْرِ الْأَسُودِ مَا أَنْ تَغْسِلَ الحِبْرُ يَظُهُرُ وَجُهُ كَالقَّمْرِ عَلَى أَنَ الغَرَضَ بِالعِتَابِ وَالغَضَبِ إِصْلَاحُ الأَحْوَالِ لا تَوَاجُدُ الحِقْدِ في القَلْبِ. وإنْ مُرَشِدٌ يَخْقدُ المُريدينَ لأخطائِهم وتقصيراتِهم فلمُ يَبُقَ فِي قَلْبِهِ إِلَّا الحِقْدُ. غَضَبُ المُرْشِدِ غَارِضٌ يتحوَّلُ محبةً ورحمةً إنَّ صَلَّحَ المُريدُ. المُرْشِدُ عِنْدَما يُعَاتِبُ المُريدَ لا يَحْسِبُ نَفْسَه حِينتَكِ أَفْضَلَ وَلَا يَخْسِبُ المُريدَ أَذْنَى وأَخْسَ، وتكونُ خَالَة المُرْشِدِ عند زَجْرِ المُريدِ كجلَّادٍ يَامُرِهِ السُّلطَانُ أَنْ يَجَلَّدَ أَمِيراً لأَجْلِ الخَطَّأُ الفُّلَانِي، فالجلَّادُ يَجلدُ الأميرَ امتثالاً لأمْرِ السُّلْطَانِ، ولَكِنَّ قُلْبَه مليءٌ بحبِّ الأمير وتوقِيرو دُونَ البُغْض والتَّحْقِيرِ. فالمُرْشِدُ يزجُر ويُلْقِي التُّوجِّهاتِ ويدعُو للمُريدينَ بَاسِطاً يُذَيِه في خَلَواتِ نِصْفِ اللِّيلِ. وتُبُثُّ في الأَخَاديثِ أنَّ النبيِّ ﷺ عِنْدَمَا يُعَاتِبُ أَحِداً يَدْعُو لَهُ أَيضاً. غَنْ أَبِي هريرة رضي اللَّه عنه أَنَّ رسولَ اللَّه ﷺ قالَ: «اللُّهم إنِّي أَتَّخذُ عندك عَهْداً لن تخفيَّه، إنما أنا بَشَرٌ فأي المُؤمنينَ آذيته أو شَتَمْتُه، أو جَلَدْتُه أو لعَنْتُه، فاجْعَلْها له صَلَّاةً وزْكَاةً وقُرْبةً تقربُ بها يومُ القيامةِ».

#### [شرح السنة ج ٥ ص ٨]

الشُرْشِدُ إِنْ تَوَجَّهُ إِلَى أَخَدِ المُريِدِينَ أَكثَرَ ممَّا يَتُوجُهُ إِلَى آخَرَ، فلا يَضِيقُ صَدْرُ الثَّاني، بَلْ لِيَعْتَقِدُ أَنَّه كَمَّا يَدْخَلُ الطَّبِيبِ بَعْضَ المَّرْضَى في شُعْبَة العِنَاية المركزة، ويدخُل البَعْضَ في الشُعبةِ العامَّةِ، كَذَلَكُ المُريدُونَ يَرَوْنَ لتوجَهِ الشَّيْخِ فَرُقاً ظاهراً ولَكِنْ لا تَقَاوتَ في قَلْهِ.

الأدبُ النَّامِن عَشَر: إِنْ وَقَع فِي قَلْبِهِ شُبْهَةً فَلْيَغْرِضْهَا لَهُ بَطَرِيقٍ

مناسبٍ، وإنْ لَمْ تُحلِّ الشُّبهةُ يَحْمِلُه على قُصُورِ فَهْمِهِ، وأنه غَيرُ صَالحِ للجوابِ.

فائدة: السَّالِكُونَ الدين يقرُونَ عَلَاقةَ الحُبُ والاخترام بِمُرْشِدِهِمْ، لم يُوجَدُ فيهم سُوء الاغتِقَادِ، وإنْ وَقَعَ سُؤَالٌ في نُفُوسِهِم يُلْقَى جَوَابُه في نُفُوسِهِم يُلْقَى جَوَابُه في نُفُوسِهِم أيضاً بِبَرَكَةِ توجَهَاتِ المُرْشِدِ، وإنْ لم يَكُنْ فاللَّه سُبْحَانَه وَتَعَالَى يُخرِي على لِسَانِ المُرْشِدِ خِلَالَ التَّحَادُثِ جَوَاباً يتحير منه السَّالكونَ. قال شَاعِرُ ما مِعْناه:

# يا مَنْ لِفَاوَكَ حَلَ كَلَ مُسَلَّ السَّوَالِ بِكَ تُكُشَفُ الشَّبُهَاتُ بِلَا فِيلَ وَفَالِ

وجُودُ شُبْهَةِ في قَوْلِ المُرْشِدِ أَو فِعْلِهِ أَكْبَرُ كَيْدِ شَيْطَانِيِّ للسَّالِكِينَ يَقَعُ فيها المُبتَدِثُونَ لأَجْلِ قَلَّةِ المحبَّةِ والاخترَامِ وَرَابِطَةِ الشَّيْخِ، وَيَنْبَعِي أَنْ يعْلَمَ أَصلُ هو: أنه إذ حققت قَبْلَ البَيْعةِ في المُرْشِدِ جميع الضفاتِ والعَلَاماتِ التي يَجِبُ أَن تَكُونَ في شَيْخِ كَامِلِ فلا تُعْطِ الشيطانَ فرصةً لإلقاءِ شُوءِ الظَّنُ. مِنْ أسبابِ الحِرْمَانِ أَنْ يَظنَّ الإنسانُ نَفْسَه أَعْقَلَ النَّاسِ وينظر إلى المُرْشِدِ نَظرَ نَقْدٍ وفَحْصِ،

كَانَ أَبُو جَهَلِ يَرَى النبيُ ﷺ طُولَ حَيَاتِهِ مُحَمَّد بِنَ عَبْد الله، ولؤ رَآه مَرَّةً محمداً رَسُولَ الله ﷺ لَنجا. وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ يَنْظُرُ بِسُوءِ الظَّنْ والشَّكَ إلى مَنْ هو سَبَبُ لإيضالِه إلى الله تعالى، والحَقِيقَةُ أَنَّ المَريضَ هو ذِهْنُه ويَظْهَرُ القُصُورُ في شَيْخِهِ. اعْلَمُوا أَنَّ المُرْشِدَ كالمِرْآةِ يَرَى فيه المُريدُ صُورَة تَقْصِيراتِه وفقاً لقول النبي ﷺ: "المُؤمِنُ مِرْآة المُؤمِنِ".

[رواه أبو داود والترمذي، مشكاة المصابيح ص ٤٢٤]

قَلَوْ حَدَثَتْ شُبْهَةٌ يجِبُ اطَلَاعُها للمُرْشِدِ بطَرِيقِ مُنَاسِبٍ. حضر إلى الشيخ الميرزا مظهر جانٍ جانان رحمه الله تعالى كاهن هندوسي وقال: أُوتِيتُ كَشْفَ القُلُوبِ مِنْ سِنينَ وأَرَى قَلْبُكَ أَسُوهَ حَالِكاً، فَسَالُهُ الشَّيْخُ: وكَيْفَ حُصَلَتَ عَلَى هَذَا؟ فقال: بمخَالَفَةِ النَّفْسِ في كُل شيءٍ. فقال الشَّيخُ أثناه الكَلَامِ: لماذا لا تُسْلِمُ؟ فقال: لا أَرْغَبُ فيه، فقال الشيخ: خَالِفَ نَفْسَكَ بِهِذَا الْعَمَلِ أَيْضاً، فَتَابَ الكَاهِنُ الْهِنْدُوسِيَ وأَسْلَمَ، فقال الشيخ: انظر إلى قلبِي الآن كيفَ تجده؟ فقال: الآنَ يَظُهَرُ لَي نُورٌ على نُورٍ، فقال الشَّيْخُ: ظَهْر لَكَ أُوْلَ مرَّةٍ صُورَةُ قَلْبِكَ فيَ.

أما السُّؤالُ عن القَضَايا العِلْمِيَّة وحلَّ الإشْكَالَاتِ فينْبَغِي السُّؤالُ عنها بطريقِ مُثَاسبِ ومحلُّ مُلَاثِم. هذا هو المَقْصُودُ مِنْ قوله تعالى: ﴿ فَتَكَانُواْ أَفْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُتُنَدُّ لَا تَقَافُونُ ﴾ [الانبه: ١٧.

وَلَكِنْ لَيْسَ بِمَعْقُولِ أَنْ يَدُورَ دائماً في دَايْرَتِي (لَمْ) والَّاه.

الأدبُ النَّاسِعَ عَشْر: لا يَنْخِذُ صُورَةَ البَحْثِ والجَدَّلِ، ولا يَرْدُ كَلَامَ المُرْشِد وإن كان الحَقِّ إلى جَانِبِ المُريدِ، بَلْ لِيَعْتَقِدُ أَنَّ خَطَأَ المُرْشِدِ خَيْرٌ مِنْ صَوَابِهِ.

فائدة: هذا الأدَّبُ أَشْبَهُ بِأَخُوالِ المُرِيدِينَ القُدْمَاء، فإنَّ وَقَعَ الاخْتِلَافُ مَعَ المُرْشِدِ في الأمُّورِ العِلْمِيَّةِ فلا يَجُورُ ثَرْكُ ذَيْلِ الأَدْبِ. أَمَرَ الشَّاه عَبْد العزيز الشِّيخ سيد أحمد بتصورِ الشَّيْخِ فاعتذر إليه بغاية أدب. فأنشد الشاه عبد العزيز بيتاً معناه;

> لَوْنُ سِجَادَتَكَ بِخَمْرِ إِنْ أَمْرَكَ بِهِ شَيْخُ كَامِلُ فإنّه ليس للطَّالِبِ عِلْمُ بآدابِ وطْرُقِ المَنْزِلِ

فقَالَ: يا سيّدي يشكِنُ لي أَنْ أَشْرَبُ الخَمْرَ بِأَمْرِكَ ثُمُّ أَتُوبَ، ولَٰكِنْ تَصَوّر الشيخ عندي شُعبة مِنَ الشَّرْكِ لا أستطيعُ أَنْ أَفْعَلَهُ، فَقَامَ الشَّيْخُ وَعَانَقَ السُّيد وقَالَ: الحَمْدُ للَّه، غَلَبُكَ التُّوجِيدُ فسَنَمْشِي بِكَ عَنْ طَرِيقٍ آخَرَ. الأدب العشرون: لا يعرض المُريدُ ما يُخَالِفُ رأيَ الشَّيْخِ في صُورَةِ البَخْبُ والجَدَلِ، وإِنْ كَانَ الحَقُ إلى جَانِبِ المُريدِ، كَانَ رأيُ النبيُ ﷺ في غَزْوَةِ بَدْرِ أَن يُطْلِقَ سُرَاحِ الأَسَارَى بِشُرُوطٍ، بَيْنَمَا كَانَ رأيُ عُمَرَ بِنِ الخَطَّابِ رضي الله عنه أَنْ يَضْرِبَ أَعْنَاقَ هَوْلاءِ الأَسْرَى، فَنَزِلَ الوَّخِيُ كَانَ مُوافِقاً لرَأي عُمَرَ بِنِ الخَطَّابِ رضي الله عنه، وحُكْمُ الشَّرْعِ النَّ المُجْتَهِدَ إذا اجْتَهَدَ فأصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وإِنْ أَخْطا فَلَهُ أَجْرُ واحِدُ لا مُخالَة، فخطإ الشَّيخ له حكم خطإ اجتهادي، فعلى المُريدِ أَن يظنُ أَن خطأ الشَّيخ خيرُ مِنْ صوابه.

سَهَا النبيُ ﷺ مَرَّةً فسلَّم على تَمَام رَكُعَتَيْنِ في رُبَاعِيَّةٍ فأَصْبَحُ هذا السَّهْوُ رَحْمَةً للأَمَّةِ وتبينَتْ مَسَائِلُ سَجْدَةِ السَّهْوِ وكان الصَّدَّيقُ رضي اللَّه عنه يقول: يا لَيتني كُنْتُ سَهْوَ محمَّدٍ ﷺ. أي وجد النبي ﷺ على هذا السَّهْوِ مِن الأَجْرِ ما لا يُسَاوِيه أَجُور جميع حياتِه رضي اللَّه عنه.

فائدة: كَشْفُ عُيوبِ النَّاسِ ونَقُدُهم والتَّعلِيقِ عَلَيْهِم عَادَةً مَنْ هُو مُحْرُومٌ مِنْ قُرْبِ اللَّه تعالَى، وإلَّا فمنى يكونُ للصَّديقِ فرصةً لأن يتركَّ ذِكْرَ الحَبيبِ ويضيَّعَ وَقْتَه فيمَا لا يَغْنِيه. قالَ الشَّاهُ غُلَامُ عليَّ الذَّهلويُّ رَحِمه اللَّه تعالى: الشيخُ السعديُّ ذَكَر التصوُفَ في بيتين وقال ما معناه:

> وضّائي شَيْخي المُرْشِدُ الكاملُ الشهاب وصيّتين النتين على مَشْنِ ماء الأُولى أن لا تنظر إلى حسناتك والشانية أن لا تنظر إلى سيئات غيرك

فيمكنُ أَنْ يُفَالَ: عِطْرُ التَّصْوَفِ يَذَكُرُ فِي كَلِمَتَيْنِ: أَنْ لَا يَكُونَ حسن الظنُّ في نفسه، وأن لا يكونَ سبىء الظن في غيره. أي لا ينظر إلى محاسنه ولا يلاحظ عيوب غيره. الأدبُ الحادي والعشرون: أن يحبُّ أقرباء المرشد وأهل قرابته ويلين لأصدقائه وأحبائه وأيضاً يلين لإخوان الطريقة والطَّالبين، ويجتنب عن غيبته وعن مخالفيه حتى يفوزَ بالاسْتِقَامةِ.

فائدة: آيةٌ حُبُ المُرْشِدِ أَن يُجِبُ المُرْيَدُ أَهْلَ المُرْشِدِ وأَقْرِبُاءَه، وهذا مُسْتَقَادٌ من الكِتَابِ والسُّئَةِ، قال تعالى: ﴿ قُلِ لَا آلْتَقَاكُمْ عَلَيْهِ لَجَمَّا إِلَّا الْمَوَّةَ فِي ٱلْقُرْيُنُ ﴾ [النورى: ٢٣].

رُوَى عليَّ رضي اللَّه عنه عن النبيِّ ﷺ أنه قال: ﴿أَدَبُوا أَوْلَادَكُمُ على ثَلَاثِ خِصَالٍ؛ حبّ نبيّكم، وحبّ أهل بيته، وقراءة القُرآن؛

[الجامع الصغير للسبوطي ج ١ ص ٥١]

الأدب الثاني والعشرون: يعرض على المُرُشِدِ أَخْوَاله البَاطِئَةُ (حسنة أو سيئة) لأن المُرْشَدُ طَبِيبٌ روحانيُّ يصلح بعد العِلْم والاطَلاعِ، ولا يُلْتَزِمُ المُرِيدُ السُّكوت ثقة بكشف الشيخ.

فائدة: كما أنّ المريض يُخبرُ الطّبِيبَ الجِسْمَانِيَ عن أَخْوَالهِ إِنْ لَم يَخْبِرُه يَتَقَدَّم إِلَى الموت، كذلك ينبغي للسّالكِ آلاً يزالَ يطلع المُرْشِدَ وَهُو طبيبه الروحاني على الكَيْفِيَّاتِ والواردَاتِ وألا يَمُوتَ قَلْبُه. ويجب في هذا الأمر الاجتناب عن الإفراط والتفريط. أمّا الإفراط فهو أن يُخبِرَ عن كيفيَّاته كلَّ صغيرِ وكبيرِ سوى شيخه. والوارداتُ والكيفياتُ عرائسُ باطنةٌ ونِعَمُّ خفية وهل يظهرُ أحدُّ عَيْره على غرُومِه؟

والتَّفْرِيطُ اللَّا يُخْبِرُ شَيْخُه عَنْ أَخُوالِه ويَزْعَمَ أَنَّ مُرْشِدَه صَاحِبٌ كَشْفِ يَعْرِفُ بِنفَسْهِ. فَالطَّرِيقُ السَّويُّ أَنْ يُخْبِرُ دَائِماً شَيْخُه عَنْ أَخُوالِه. قَالَتِ الصَّوفِيَّةُ: إِنِ اتَّخَذَ السَّالَكُ الاثباع والاطَّلاعَ دُسْتُوراً فلا يَحُول دون تقدّمِه شيءً. الأدبُ الثالثُ والعشرون: ما رآه في المَنَام يذكُرُه للمُرْشدِ وإنْ جَاء في ذهنه تَعبيرُ يذكُرُه أيضاً.

فاتدة: بَعْضُ السَّالِكِينَ يكونُ لَطِيفَ الطَّبْعِ ويَعْضُهُم يكونُ كَثِيفَ الطَّبعِ قليلَ رُوْيا المَنَامِ. وكَثْرةُ الروْيا لَيْسَتْ دليلاً على الفَضِيلَةِ، وقلَّة الرَّوْيا لَيْسَتْ دَلْيلاً على النَّقُص. والروْيا ثَلَاثُ:

١ حديث النَّفْسِ وهُو كلّ ما يَفْعَلُه السَّالِكُ في النَّهارِ أو يُفَكّر فيه
 ويجْتَمِعُ في ذَهنه فيرّاهُ في المَنَام.

٢ ـ أَضْغَاثُ أَخْلَام وهي الخَيَالاتُ المُنتَشِرَةُ يَرَاهَا في المَنَام مصورةً.

٣ ــ الرّؤيا الصَّالِحَة وهي الرّؤيا الصَّادقة، وقِيلَ: إنَّها جُزْءٌ من سِتَّةِ
 وأربعينَ جُزءاً مِنَ النّبوة.

والتمييزُ بين أقسام الرؤيا هذه صَعْبُ، لا يجلَّ هذه المُشْكِلَةَ إلا صَاحِبُ البصيرةِ البَاطِنةِ، ينبغي للسَّالكِ أَنْ يذكرَ للشَّيْخِ كلَّ مَا رَأَى في المَنَام مِنْ غيرِ زيادةِ ولا نُقصانٍ. فإنْ عبر المُرْشِدُ فَبِها، وإلَّا يَشكُتُ، ولْيَعْلَمُ أَنَّ إظْهَارَ تأويلِها لا يفيدُني، أو أنَّ هذه الرؤيا ليستُ صالحةً للنعد.

#### ذِكْرُ أُمُورِ هَامَّةِ لِتَعْبِيرِ الرؤيا :

١ - تعبيرُ بَعْضِ الرؤيا يكونُ كما تُرَى في المَنَام تمَاماً.

٢ - بعض الرؤيا تعبيرُها على ضد ما تُرَى، كأن رَأَى شَخْصاً أنه مَاتَ
 فإله بحيا مدة طويلة .

٣- تعبيرُ بعضِ الرؤيا موقوفٌ على التَّمثيلِ، رَأَى المَلِكُ سَبْعَ بَقَراتِ سِمانٍ وأُخْرَ عجَافٍ، ففسَر سيدُنا يوسُفُ عليه السلام عَنِ البَقراتِ السَّمانِ بِسَنَةٍ خُصْبةٍ وعَنِ البقراتِ العجافِ بِسَنَةٍ مُجْدِبةٍ.

٤ \_ رؤيا يْرَاها رَجُلانِ يختلفُ لهُما تَعْبيرانِ، رأى رَجُلُ صالحُ أنه يؤذَنُ
 فوجَد العزّة تحت قوله: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنّاسِ بِٱلْحَجْ ﴾ اللحج: ٢٧].

ورأى فَاسِقُ أَنه يؤذُن فأخَذَ سَارِقاً وحَصَل له ذَلَة تَحْتَ قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَذَنَ مُؤَذِنًّ أَيْتُهُمَا ٱلْعِبُرُ إِلَّكُمْ لَسَنْرِقُونَ﴾ ايوسف: ٧٠].

ترى في فضلبن رُؤيا واجدة يختلفُ تعبيرُها. [إن] رأى في الشتاء
 ناراً أَصَابَهُ خيرٌ، وإنْ رآها في الضيف أَصَابَهُ شرٌ.

٦ قد تَكُونُ الرَّوْيا فَاسِدةً في الظَّاهِر، ولْكِنْها رُوْيا صَالِحةً. رأتِ السيدة زبيدة رُوْجة هارُون الرئسيد أنها عَرْيَانَة وأنَ الإنس والحيوانات والطيور تزني بها فَحَرِنَت واسْتَيقظَتْ وخَافَتْ أَنْ لا يصيبَها خِزْي، ولكن كَانَ تعبيرُها أنَّها سَنُتْشِئ نَهْراً يَشْرَبُ مِنه الناسُ والحيواناتُ والطيورُ والدواجِنُ وتكونُ لها صَدَقة جَارِيةٌ. رَأَى شَخْصُ أنّه يَرُنِي بالمَم فَحَرِنَ حُزْناً شَدِيداً ولَكِنْ كَانَ المُرَادُ بالأمُ الأرْضَ وبالزنا الله والحيوانات الاسْتِمْنَاعَ بالأرض فَوَجَدَ نَفْعاً عَظِيماً مِنْ أرْضِهِ.

وعلى السّالِكِينُ أن يُحَافِظُوا على أصّلِ أنّه لو رَأَى رُؤيا صَافِقَةً فَمَا لَم يَظْهَرُ فَمَافَا تُفِيدُ؟ فَلَوْ رَأَى في المَنَامِ أنه أَصْبَحُ مَلِكاً ولَكِنْ أي فَائِدةٍ مَا لَمْ يَتَملَكُ في الخَارِج. رَأَى سيدُنا يوسُفُ عليه السلامُ الشّمسَ والقمرَ والنجومَ له سَاجِدينَ، ولَكِنْ وَقَعَ في البِيرِ وبِيعَ في مِصْرَ وَعَمِلَ خَادِماً في بِينَ عَزِيزٍ مِصْرَ، وَوَقَعَ في بَلاهِ وَمَكَتَ في السّجْنِ بِسْعَ سَنَوَاتٍ يُم وَجَدَ مُلْكا وَنَمَت رُوياه. ولمَّا كانَ هذا خال الرويا الصَّادِقَة فما مَعْنَى الفَرَحِ على الرّويا الصَّادِقَة فما مَعْنَى الفَرَحِ على الرّويا الفَاسِدَة؟ وهُنَاكَ بعضُ السَّالِكِين يَشْتَعْلُونَ دائماً في ذِكْرِ وَيَعْنُ اللَّويا الْمُوسِد هو الذي يُنَه الإنسَانَ ويَعْبُنُ اللَّهُ عَالَم الرُّويا. إنَّ الشَيْطَانَ يُسقِطُ بالرّويا كِبَاراً عِظَاماً ويَغْبَنُ الإنْسَانَ بالعُجْبِ والافْتِخَارِ، قَذَاتُ المُرْشِدِ هو الذي يُنَه الإنسَانَ على هذه المَنْ بالعُجْبِ والافْتِخَارِ، قَذَاتُ المُرْشِدِ هو الذي يُنَه الإنسَانَ على هذه المَنْ بالعُجْب والافْتِخَارِ، قَذَاتُ المُرْشِدِ هو الذي يُنَه الإنسَانَ على هذه المَنَانَ بالعُجْب والافْتِخَارِ، قَذَاتُ المُرْشِدِ هو الذي يُنْهُ الإنسَانَ على هذه المَنْكِن بَيْهِ المَنْ مُحَافِظَة على الإيمَان.

جِكَاية: كَانَ لِجُنَيْدِ البَغْدَادِي مُرِيدٌ يَرَى كُلِّ يَومٍ في المَمَّامِ أَنه يَسيرُ في الجَنَّةِ، ويَدْكُر في النَّهارِ هذه الرَّوْيا للناسِ، حتى الشَّهُورَتُ قِصَصُه ومَضَتْ سَنَةٌ كَذَلك، حَضَرَ في خِذْمَةِ الشَّيْخِ مَرَّةُ فَرَأَى الشَّيخُ أَنه واقِعٌ في شَبْكَةِ المَكْرِ والخَديعةِ والعُجْبِ. فقال: إِنَّ رأيتَ الجِئَةَ بعد هذا فَقُل: لا حَوْلَ ولا قُونَة إلا بالله. فظنَّ الطالبُ أَن الشَيخَ يحسدُه، وفي الليلة الثانية لما رآه يسير في الجنة تذكر أَنَّ الشَّيْخَ أُوصَى له بقراءةِ (لا حَوْلَ ولا قرَّة إلا بالله) (وهذا بركة توجه الشيخ حقيقة) فقال: (لا حَوْلَ ولا قُونَة إلا بالله) فلمَّا قَالَها انتهَتْ جَمِيغُ المَنَاظِرِ، ورَأَى هُنَالِك عِظَاماً مَوْضُوعةً، فغلِمَ أَنَّ الشَّيْعَلَانَ يريدُ أَنْ يَتَنَهِبَ إِيمَانَهُ.

بَعْضُ السَّالِكِينَ يَرَى في المَنَامِ شُيُوخًا ويظنَ أنه يجِدُ فائدةً باطِنيَّةً (مِنْ ذَلِكُ الشَّيخُ بدُون توسط شَيْجُهِ) ولكنها خَدِيعةٌ شَيْطَانُهُ والشَّيْطانُ يريدُ أَن يَفْظَعَ رَابِطَتَه بشَيْجُهِ، وهُناكَ بعضُ السَّالِكِينَ يَرَوْنَ في المَنَامِ رُوَى كثيرة بَعْضُها أَعْجَبُ مِنْ بَعْضٍ، ولَكِنَّهُم في الْبَزَامِ الشَّرِيعةِ يَتَكَاسَلُونَ، وهذه آياتُ بيناتُ على وقُوعِهِم في الْفِتْنَةِ. قالَ النبيُ ﷺ: هَنْ رَآنِي في المَنّام فَقَدْ رَآنِي فإنَّ الشَّيْطَانَ لا يَتَمثَل بِي \*.

#### [رواء أحمد والبخاري والترمذي] [الجامع الصغير ج ٢ ص ٢٠٢]

يقولُ الشَّيْخُ مُجَدَّد الألفِ الثَّاني في مَكْنُوبَاتِه : إِنَّ الشَّيْطَانَ لا يُسْتَطِيعُ أَنْ يَأْتِي في صُورةِ النَّبِيُ ﷺ التي هُو مَوْجُودٌ بها في المَدينةِ المُنْوَرةِ ويَسْتَطِيعُ أَنْ يُخَادِعَ في كُلِّ صُورةِ سِوَاها، سِوَاءُ أَكَانَتْ صُورةً وليَّ مِنْ أُولِياءِ اللَّه أَو صُورَةً أَخَدِ مِنْ آبائهِ أَو أَجْدَادهِ، فالسَّالكُونَ الذين يَضَعُون أَسامَل رُوحانيًاتِهِم على الرّويا في خَطَرٍ عَظيم. خُلَفَاءُ بَعْضِ الزّويا في خَطَرٍ عَظيم. خُلَفَاءُ بَعْضِ الزّوايا في خَطَرٍ عَظيم. خُلَفَاءُ بَعْضِ الزّوايا في خَطْرٍ عَظيم. خُلَفَاءُ بَعْضِ الزّوايا يَبْدأُونَ الكَلَام بِالرّويا ويُخْتُمونَ بالزّويا. قال شَاعِرُ مَا معناه:

العُشُّ الذي يُصْنَعُ عَلَى فَرْعِ ضَعِيفٍ غيرُ قويُّ

جاء في بَغض الزوابات: إنّ النبيّ أَنْظُة كَانَ قُراً بِمكّة النّجَم، فلمّا بَلغ إلى هذا المَوْضِع: ﴿ أَفَرَهُ مَمُّ اللّهَ وَالْمَرْقِ وَمَنَوْهَ النّائِقَةَ الْأَخْرَىٰ ﴾ النجم، ١٩، أَنْقَى الشّيْطَانُ على لِسَانِه تلك الغرانيق العُلَى وأنْ شَفَاعَتَهُنْ تُرْتَجَى، قَالُوا: ما ذَكَر الهنّنا بخير قَبْل اليوم، فَسَجَدُ وسَجَدُوا، فأنزل اللّه عز وجل هذه الآينة: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَهِي إِلّا إِنَّا مَنَى اللّهِ عَلَى الشَّيْطُنُنُ ثُمَّ مُحْكِمُ اللّهُ عَلِينَوهِ وَاللّهُ عَلِينَةِ وَاللّهُ عَلِينَا مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَا فِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مِن رَّسُولِ وَلَا نَهِي إِلّا إِنَّا لَكُنَى اللّهُ عَلَيْكُ مِن رَسُولِ وَلَا نَهِي إِلّا إِنَا نَهُ اللّهُ عَلِينَا اللّهُ عَلَيْكُ أَلْهُ عَلِيلًا عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلِيلًا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ مِن وَسُولُ وَلَا نَهِي إِلّا إِنّهُ اللّهُ عَلِيلًا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مِن وَسُولُ وَلَا نَهِي إِلّهُ إِلّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْكُ مِن وَلِيلًا عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مِن اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُولُ وَلَلّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْلُولُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ وَلِلللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ الللّهُ الللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّ

[تفسير ابن كثير ج ٣ ص ٣٦٧]

قال ابنُ كَثيرٍ رَحِمَه اللّه: إنّ الشَّيْطَانُ أَوْقَعَ فِي مَسَامِعِ المُشْرِكِينَ ذلكَ فَتَوَهَمُوا أَنَّه صَدَرَ عَنْ رَسُولِ اللَّه ﷺ، ولَيْسَ كَذَٰلِكَ في نَفْسِ الأمْرِ، بَلْ إِنَّمَا كَانَ مِنْ صَنِيعِ الشَّيْطَانِ لا عَنْ رَسُولِ اللَّه ﷺ، واللَّه أَعْلَمُ.

[تفسير القرآن العظيم لعماد الدين ابن كثير ج ٣ ص ٣٦٩]

فَعُلِمَ أَنَّ الشَّيْطَانَ جَعَلَ صَوْتُه كَصَوْتِ النبيِّ اللهِ وَقَرَأَ هذه العِبَارة حَتَى يَتُخَدِعُ الصَّحَابةُ رضي الله عنهم، فهذا مَقَامُ فِكُرِ وَتَدَبِّرِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَمْ يَنْتَهِ مِنْ خَدِيعَةِ الرَّجَالِ الطَّاهِرِينَ، كَالصَّحَابةِ رضي اللَّه عنهم، ويخضرة رَسُولِ اللَّه على فَمَاذَا نَحْنُ مِنْهُم حتَّى نَدْعِي دَعْوَى كَبِيرةً، وشَالِكُ اليَومِ مَا أَضِعفَ رُوحَانِيثَةُ ومَا أَبْعَدَه مِنْ مِشْكَاةِ النَّبوَّةِ، وهَلْ مِنْ صُعُوبةِ فِي إضَالالِ الشَّيْطَانِ فِي عَصْرِ الفِئْنَةِ وفي حَالةِ النَّوْمِ، فَلَيْقَكُرِ مَعْوبةِ في إضَّلالِ الشَّيْطَانَ يُصَلِّنا مُنْتَبِهِينَ أَيْقَاظاً فَكَيْفَ يكونُ له إضَّلَالُتا بالمَنَام السَّالِكُ أَنَّ الشَّيْطَانَ يُصَلِّنا مُنْتَبِهِينَ أَيْقَاظاً فَكَيْفَ يكونُ له إضَّلَالُتا بالمَنَام صَعْباً. فلا يَبْقَنَ على المَنَامَاتِ وكل مَا رَأَى في المَنَام يَذْكُرُه لمُرْشِدِه ويَذْعُو بِهذا الدَّعَاءِ: (اللَّهُمُ إِنِي أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشِّيَاطِينِ وأَعُوذُ بِكَ رَبُ أَنْ يَخْضُرُونَ).

الأدبُ الرابع والعشرون: كلّ وِزْدٍ ودُعَاءٍ يُعَلّمُه المُزْشِدُ يَتْخِذُه عَادَةً

ويتركُ كلّ وِرْدٍ سِوَاه. سُواءٌ بُدَأَه بِنَفْسِه أَو عَلْمُهُ أَحَدٌ. نَعَمُ، الأَغْمَالُ المَشْئُونَةُ مُشْتَثَنَاةً.

فائدة: تَقُولُ العَامَةُ: لا يَأْخَذُ المَريضُ في وَقْتِ وَاحِدِ إِلا دَوَاءَ طَبِبِ وَاجِدِ، فَكَذَلِكَ لا يَعْمَلُ السَّالِكُ إِلا بِالأَوْرَادِ التي عَلَّمَهُ إِياهَا شَيْبُكُمه وَأَصْلُه ﴿ وَمُرِّمَنَا عَلَيْهِ ٱلْمُراضِعُ ﴾ النفصص: ١٦]، لو اتَّخَذَ أُوْرَاداً أَخْرَى بَنْفُسِه أو بِتَعْلِيمٍ غَيْرِهِ يَخْسَرُ، الأَوْرَادُ للمبتدئ كالذواء، وللمُنْتَهِي كَالخِدَاء ونينة الأَجْر في الأَوْرَادِ لينسَت بقبيحة: ﴿ وَقِ ذَلِكَ قَلْتَنَافَسِ لَالْمُنْتَهِي اللهُ وَرَادِ لينسَت بقبيحة: ﴿ وَقِ ذَلِكَ قَلْتَنَافَسِ لَلْمُنْتَعِيمُونَ ﴾ والمطنفين: ٢٦]،

وعلى السَّالكِ أَلَّا يَسْتَكُثِرَ عَمَلَه فَيَفْتَخِرَ ولا يَسْتَنْقِصَه فَيَيْأَسَ. وهذا السَّرُ مُكُنُونٌ في قُوْلِه: ﴿ يَلْقُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [السجدة: ١٦]. الدَّليل على الأوْرَادِ صَبَاحاً ومَسَّاءً قوله تعالى: ﴿ يُسَيِّحُ لَدُ فِهَا بِٱلفَّدُةِ وَالْأَصَالِ ﴾ الدور: ٢٦].

الأدبُ الخامسُ والعشرون: لا يَشْتَغِلُ بالأَوْرَادِ بحضَرَةِ الشَّيْخِ فَإِنَّ كَانَ لا بدَ مِنَ القِرَاءةِ فليجلِسُ حيثُ لَا يَرَاهُ،

فائدة: ما يستفيدُ السَّالِكُ بِحَضْرَةِ المُرْشدِ بِالرَّابِطَةِ الفليئَةِ لا يَجِدُ بِالذَّكْرِ والأَوْرَادِ. مَثَلُ المُرشدِ كَمَثَلِ الشَّمْسِ، ومَثَلُ المُريدِ كَمَثَلِ الوَرْدِ والفَاكِهَةِ، فَكَمَّا يحسنُ لَذَّةِ الفَوَاكِ، بحرارةِ الشَّمْسِ، أو يحصلُ الرَّوعة للأورَادِ كذلك نأتي الأنوارُ في قَلْبِ السَّالِكِ بتوجِّهِ المُرْشِدِ، وإنْ أَزَادَ السَّالكُ أَنْ يَشْتَغِلَ في وِرْدٍ فَلْيَشْتَغِلْ فيهِ بحيْثُ لا يَرَاهُ المُرْشِدُ.

الأدبُ السادس والعشرون: كلّ فَيْضِ باطنيٌ يَصِلُ إليه يَعْتَقِدُه بَرَكَةَ مُرشِيدِه، ولو رَأَى في المَنَامِ أو المُرَاقَبَةِ أَنَه يَصِلُ الفيضُ مِنْ شبخِ آخَرَ، فليزْعَمْ أَنْ لَطِيفةً مِنْ لطَائِفِ المُرْشدِ تمثَلَتْ في صُورَةِ ذلك الشَّيْخ.

فائدة: كُمَا أَنْ مِصْبَاحاً مُرْتَبِطاً بِسِلْكِ فِما تَصِلُ إِلَيه مِنَ الكَهْرُباء

تُصِلُ بواصِطَةِ ذلك السُلُكِ مَواءً تَأتَّى مِنَ السَدُ العَالَي بتربيلًا، أو السَدَ العالَي بمنجلًا، كذلك كل فَيْضِ باطِني يجدُه الشريدُ يَصِلُ إليه مِنْ قَلْبِ الشَّيْخِ وإن كَانَ يَأْتِي مِنْ شَيْخِ آخَرَ. فإنْ رَأَى سَالِكُ أَنَّه يَصِلُ إليه الفَيْضُ من شَيْخِ آخَرَ، فَلْيَعْلَمُ أَنْ لَطِيفَةً مِنْ لَطَائِفِ شَيْخِه يوصِلُ إليه الفَيْضَ مصورة بهذه الضورة وتَجِبُ أَنْ تَكُونَ جَهَةً قَلْبِ المُريدِ واحدةً.

وهذا كُمَّا قِيلَ: خُذْ واحِداً خُذْ مُحْكُماً.

سَافَرَ الشَّيْخُ محمّد سَعيد القرشيّ مرة إلى مَفْيَرةِ حَضْرةِ المجدّد رَحِمْه اللّه تعالى، وكانَ مَعْه في هذا السَّفْر عدَّةً مِنْ مُريديهِ وخُلفَاتهِ مِنْهُمُ الشيخُ زوّار حُسَيْن الشَّريف، والشَّيخ محمد سعيد الكوهاندي رحمه اللّه تعالى، اشْتَغَلُوا في المُراقبةِ طَوبلاً، حتى كلّم الشيخُ المجدّد في عدّة أمور، ثم طَلَب الشَّيخُ المجدّدُ أَن يَثْرُكُ خُلفَاءُه (الشَّريف زوار حُسين شاه والشَّيْخ محمّد الكوهاندي وغيرهم رحمهم الله) لعدّة أيام، فقال الشيخ الخلفائه: إنّي أريدُ السَّفرَ فاقضُوا ماذا أنشم فَاعِلُون؟ فقالُ الشَّيْخُ محمد للكوهاندي: يا سيّدي هل تأمُرُنا أَنْ نَمْكُتَ هَهُنا أَو هُو مَفْوض إلى رأينا، إنْ نَشأَ نمكتُ هَهُنا أَو هُو مَفْوض إلى رأينا، إنْ نَشأَ نمكتُ وإنْ نَشأَ نُسافِرُ مَعَكَ؟ فقالَ المُرشدُ: هذا على رأينُم إني بلغتُ رسَالَة حَضْرةِ المُجَدّدِ، فقالَ الشَّيْخُ الكُوهَانَدِي: يا شَيْخَنَا نَذْهَبُ مَعَكَ؟ مَعْالَ الشَّيْخُ الكُوهَانَدِي: يا شَيْخَنَا نَذْهَبُ مَعَكَ؟ فقالَ الشَّيْخُ الكُوهَانَدِي: يا شَيْخَنَا نَذْهَبُ مَعَكَ مَا مَعْدَدُهِ الْمُجَدّدِ، فقالَ الشَّيْخُ الكُوهَانَدِي: يا شَيْخَنَا نَذْهُ لَا غَيْرُ.

سُبْخَانَ اللَّهِ! هَكَذَا يَكُونُ ارْتِبَاطُ المُرْشِدِ. الدَّغُوةُ مِنَ المُجَدَّد الذِي هو سَيِّد السَّلسلة ويبلِّغ الرّسالة شَيْخُه ومُرْشِدُه، فمَّا أَعْجَبَ مَعَ هَذَا كُلَّه أَنْ يَقُولَ: يَا سَيْدِي إِنَّ مُجَدِّدُنَا سِيَادَتُكَ. فَكَانَ هؤلاء يُغْطُونَ كَيْفَيَّات لا يَصِلُ سَالِكُ اليوم غُبَار طَرِيقِه إلا ما شَاءَ اللَّه.

حكايةً: كانَتْ في أُسْرةِ الشَّيْخِ أبي سَعيد الخَزَّارِ خَرِقَةٌ موروثةٌ من الأَجْدَادِ واشْتَهَرَ أَنَّ مَشَايِخَ هذه الأَسْرَةِ أَلْقَتْ توجَهَاتِهم في تِلْكَ الخَرقَةِ، وقد ظَهَرتْ منها البَرَكَاتُ مِراراً، ولمَّا أَجَازَ الشَّيْخُ مُرشِده مَنْخَه خرقةً، وكان الشَّيْخُ يتبرَكُ بالخرقَتَيْنِ، فلمَّا ابتُلِي يمَرَضِ المَوْتِ قال لِخَادِمِه: أَلْقِ عَلَيَّ الخُرْقَةَ حَتَّى أَسْتَفِيدَ مِنْ بَرَكَاتِه. فسأَل الخَادِمُ: أَيِّ الخُرْقَتَيْن؟ فَقَالَ الشَيخُ: أَنَا أَكْرِمُ كَثيراً خُرْقَةً آبائي وأَجْذَادِي، ولَكِنْ أُرِيدُ الآنَ خُرْقَةً شَيْخِي، فإنِّي أريدُ أَنْ أَمُوتَ مُسْتَغُرِقاً في أَنُوارِ شَيْخِي ومُرْشِدي في آخِرِ أَيَّامِي.

الأدبُ السَّامِعُ والعشرون: يُروَى للنَّاسِ مِنْ كَلَامِ المُرْشِدِ ما يَقْهَمُونَه. وما يُرَاهُ فَوْقَ فَهُمِ العَوَامَ لا يذكُره أبداً، فَبَعْضُ الكَلَامِ يكونُ للخواص فقط.

فائدة: لا يَلِيقُ بالسَّالكِ أَن يَنْقُلَ مَا يَسْمَعُه مِنْ حَضْرَةِ الْمُرْشِدِ مِنْ أُمُّورِ المَّعْرِفَةِ لَكُلُّ أَحَدٍ، فبعضُ الأُمورِ يحتاجُ لفَهْمِها إلى كَفَاءَةِ وبدونِ الكَفَاءةِ لا يَتْفَعُ مِثْل هذا الكَلَام بَلُ قد يضرّ.

قال ابنُ حَجَرٍ رحمه الله تعالى: وقال عليٌّ رضي الله عنه: احدَّثوا الناسَ بما يَغرِفونَ، أنحبَونَ أن يكذبَ الله ورسوله! ، رواه البخاري، وقال ابن مسعود رضي الله عنه: (ما أنتَ محدَّثاً قوماً حديثاً لا تبلغُه عُقُولُهم إلَّا كان لبغضِهم فِثَنَةً).

رواه مسلم؛ [قتح الباري ج ١ ص ٢٢٥ ملخصاً]

الأدبُ الثامن والعشرون: إن أُعْطِي جَاهاً أو مُنْصِباً فليَقْبَلُه لِرِضَا الله تَعالى ولا يُقبلُ إلى أمْر دنيويّ.

فائدة: إنَّ وُهِبَ السَّيخُ مُنْصِباً أو رُتبةٌ فليحسبُه نعمةً غيرَ مترقَبة، وليقبَّهُ وَلِيقَبَّهُ اللهِ عَلَيْه، فالشَّرْط عند الله تعالى القَبُوليَّة لا وليشكُر الله عَلَيْه، فالشَّرْط عند الله تعالى القَبُوليَّة لا الكَفَاءَةُ. إنَّ شاء يبلغ من التَراب إلى الأَفْلَاكِ، مَنْ يَقْدِرُ أَنْ يَقُولَ: أَهُولاً وَلَاللهُ عَلَيْهِم من بيننا. اجْتَبَى فُضَيْلَ بنَ عَيَاضٍ مِن طائفةِ قطَّاعِ الطَّريقِ مِنْ اللهُ عليهِم من بيننا. اجْتَبَى فُضَيْلَ بنَ عيَّاضٍ مِن طائفةِ قطَّاعِ الطَّريقِ

وجُعَلَه رئيسَ الأوْلياء، وأخْرَج خَالِداً مِن عَبَّاد الأَصْنَام وأَلْبَسَه تَاجَ سَيْفُ الله. قال قائل:

## إِنَّ لَفَتَ نَظُرُ كُرَمٍ فَجَمِيعُ الْعَيُوبِ قُنُونُ

قَالَ للطّين القليلِ المُلْقَى تَختَ الأَقْدَامِ: إِنِّي جَاعِلُ في الأَرْضِ خَلِيفَةً. تُجْرِي رِيخُ الرِحْمَةِ الإلهية فلا تتأخَّر صبرورة المَردُودِ مَقْبولاً والتراب ذهباً. إِنْ شَاء أَجْلَسَ كَلْباً في صف الأولياء وذَّكَرَهُ في القُرْآن بِقُوله: ﴿ وَكُلْبُهُ مِنْ يَبِطُ دِرَاعَيْهِ ﴾ [الكهف: ١٨] ويزيدُ في الرّئبة. إِنْ قَازَ مشربُ الرُحْمَةِ يجدب المُطَلُوب نَفْسَ الطالب فأي سَبِّ للجِرْمَانِ بل سَيْضَبِحُ التَّرابُ ذهباً. وأمَّا أَن يظنُّ السَّالكُ أَنَّه ليسَ بأَهْلِ له فَسَوْفَ لا يكون أهلاً إلى مَوْته. وَمَن زَعَم أَنه صَارَ أَهْلاً له فهذَا دليلُ عَدَم أهليَته.

الأدبُ التَّاسِع والعشرون: لا يَقْصِدُ إلى شَيْخِ آخر بدُونِ إذْنِ شَيْخِهِ لأَجْلِ البَيْعَةِ حتى يَفُوزَ بِثروةِ السَّعَادةِ.

فائدة: الأوضاعُ المُمْكنةُ الستفادةِ السَّالكِ مِنْ مشايخِ غير شيخه

- ١- أَنْ يَكُونَ مع شيخ علاقة البَيْعة ولَكِنِ احْتَاج للسَّفرِ إلى بُلَدِ آخرَ، لأَجْل المُعَاشِ أَوْ ظُلْبِ العِلْمِ، وأَوْضَاع ذلك البَلْدِ سَيِّئة جِدًّا، والاتْصَالُ بالشَّيْخِ صَعْبُ ولَكِن تيسَر له صُحْبَة شَيْخ هُنَاك مِنْ نَفْس السَّلسِلة، فحينئذ بتخذ بإذن مُرْشِده هذا الشَّيْخ مرشداً، فيكُونُ الشيخُ الأَوْلُ شَيْخَ الطَّريقةِ، والثاني شَيْخَ الثَّعْلِيم. فالعلَاقة بشيْخَيْن اثنيْنِ مذكورة في كُتُبِ القَوْم.
- ٢ \_ امتدَت علاقةُ البَيْعَةِ مدَّة طويلة، ولكن لم يَجِد أي فَائِدةِ فيبايع شَيْخاً
   آخَرَ بإذْنِ الشَّيْخ الأوّلِ، إذِ المَقْصُودُ الإضلاحُ.
- ٣ \_ يكونُ شيخٌ مِن أَكَابِرِ شيّخه حيًّا ويريدُ أَن يُبَايعَه لحصُولِ البّرَكةِ بإذن

الشَّيْخ بيعة بركة ، الشَّيْخُ محمّد عبد المالك الصّديقي أغطَى الشَّيْخَ مُرْشِدُ العالَمِ الدّروسَ، ثم بَعَثَه إلى مدينةِ شَيْخه مِسْكين فَوْر حتّى ينالَ توجّهات أُخْرَى، فأغطَى لهُ الشَّيْخُ السيّدُ فَضْلُ على القُريشي التوجهات عدَّة أيام وأغطَى له الإجازة والخِلافة وبايَعَه، فتحققت هذه البيّعةُ الثانية برضَى الشيخ.

الأدبُ الثلاثون: إنِ اتَّتَقُلَ الشَّيْخُ من هذه الدَّارِ الفانيةِ فليدْعُ له ويوصل له الأَجْرَ والثوابَ حتى تَدُومَ عَلَاقَةً روحَانيَّةً.

فائدة: جَمِيعُ أغضاء السَّالكِ مستغرقُ في إخسَاناتِ مَنْ كَانَ له ذريعةً للوصُول إلى اللَّه تعالى، فإنْ توقي فليعتبِرْ إيصالُ النُّوابِ كَأْنه يُهْذَى له كل يوم، ويُمْكِنُ إيصالُ النُّوابِ بِقِرَاءةِ القُرْآنِ والصَّلاةِ النَّافِلَةِ والصَّدَقَةِ وبِناءِ المُسَاجِدِ والمَدَارِسِ.

قال العلَّامَةُ الشَّامِي في بابِ صَلَاةِ الجَنَائزِ، وفي بَابِ الحَجِّ عنِ الغَيْرِ يمكنُ إيصالُ ثَوابِ جَميعِ العِبَاداتِ النَّافِلَةِ سِوَى الفرائض والواجِبَاتِ، وقال العُلَماء: مَنْ يَحْجَ عَنْ غيرِه يكونُ حَجِّ بُدَلٍ عَنْه يبشر به رُوحُه في السَّماءِ ويجعلُ هذا الحَاجِ عَنِ الغَيْرِ مِنَ القَانِتِينَ عِنْد اللَّه ثَعَالَى.

#### الباب السابغ

## إنشاء الزوايا

رؤيةً عَيْنِ الظَّاهِرِ مِنَ الإِلْسَانِ يُقَالُ لَه: بِصَارَةً، ورؤيةٌ عَيْنِ البَّاطِن يُقَالُ له: بَصِيرةً. تُسْلَبُ بَصِيرةُ الإنسانِ باتِّباع الشُّهواتِ وبعمَى القلِّب، قال اللُّه تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا نَعْمَى ٱلأَبْصَدُرُ وَلَكِن نَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّذِي إِلْ ٱلصُّدُورِ ﴾ الحج: ٢٤٦. قال الإمامُ النسفيُّ رحمه اللُّه في التَّفسير تحت هذه الآية: أي فَمَا عَمِيْت أَبْضَارُهم عن الإبضارِ، بلْ قُلُوبِهُم عنِ الاغْتِبَارِ، ولكلِّ إنسانِ أَرْبَعُ أعينٍ: عَيْنانَ في الرأسِ وعَيْنانَ في القُلْبِ، فإذا أَيْضَر ما في القَلْبِ وعَمِي ما في الرأس لم يَضْرَه، وإن أَبْضَر ما في الرأسِ وعَمِي ما في القُلْب لم يَلْفَعْهُ.

والحقُّ أَنَّ الْأَعِينُ اللَّامِعَةُ لا تُغِيد إِذَا كَانَ القُلْبُ أَعْمَى قَالَ شَاعِرٌ:

#### آ كلهكا توردل كالورجيس ول بينام مى كرخدات طلب

ومعناه:

اسألِ الله تَعَالَى القَلْبَ البَصيرَ إذْ نُورُ العَيْن ليْسَ بِنُورِ القَلْبِ

ذِكْرُ الله تعالى هو التَّرباقُ الذي يُبصِرُ القلوبَ بل يُخيي القُلوبَ المَيْنَةُ. قال اللَّه تعالى: ﴿ أَعْلَمُوا أَنَّ أَلَهُ يَحْيِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا لَهُ يَتُنَا لَكُمُ ٱلْآيِكَتِ لَمَلَّكُمْ تَغْفِلُونَ ﴾ المديد: ١١٧. قال الإمامُ النَّسَفيُّ رحِمَه اللَّه في تَفْسِير هذه الآية: قِيلَ: هذا تُمْثِيلُ لأثْرِ الذُّكْرِ في القُلُوبِ وأنه يُحْييها كما يُحْيي الغَيْثُ الأرض. واغْلَمْ أَنَّ البِقَاعُ التي يعلمُ فيها ذِكْرُ اللَّه تَنْبِيهاً للقُلُوبِ الغَافِلَةِ يَعْنِي إِبْصَاراً للقُلُوبِ الحُمْي، وإخياءَ للقلُوبِ المَيْنَةِ يُقَالُ لها زَوَايا. وَسَيُلْكُرُ على شرعيّة إنشائِها أَدلَة من القُرْآنِ والسُّئَة.

#### أدلَّة من القرآن المجيد:

الذليلُ الأولُ: قالَ الله تعالى: ﴿ فِي يُوتِ أَدِنَ اللهُ أَن مُرْفَعَ وَيُبْكَرُ فِيهَا اللهُ اللهِ اللهُ الله تعالى: ﴿ فِي يُوتِ أَدِنَ اللهُ أَن مُرْفَعَ وَيُلِّ اللهِ السور: استمُمُ يُسَبِّحُ أَمُ فِهَا بِالفَّدُةِ وَالْأَصَالِ بِعَالُ لَا للهِ إِمْ يَحْرُهُ وَلَا بَعْعُ عَن دِكْرِ اللهِ السور: (٣٧ ، ٣٦). قال الشَّيْخُ مَوْلانا محمّد إذريس الكَانَدُ هَلُوي رحِمَه الله وهو يذكُرُ مُنَاسَبَة هذه الآية بما قَبْلَها: الآنَ يقولُ عز وجل مَن أهلُ الهِدَاية؟ وأين يُور مُن يُور الهِدَاية؟ فيقولُ: يوجَدُ النورُ في مَسَاجِدَ وَأَوايا يُذْكُرُ فيها اللهُ اللهُ بُكُرةً وأصِيلاً . . . إلى أنْ قَالَ . . . ويُذْكَرُ فيها اسْمُ الله بُكرةً وأصِيلاً . . . إلى أنْ قَالَ . . . ويُذْكَرُ فيها اسْمُ الله بُكرةً وأصِيلاً . . . إلى أنْ قَالَ . . . ويُذْكَرُ فيها اسْمُ الله بُكرةً وأصِيلاً . . . إلى أنْ قَالَ . . . ويُذْكَرُ فيها اسْمُ الله بُكرةً وأصِيلاً . . . إلى أنْ قَالَ . . . ويُذْكَرُ فيها اسْمُ الله بُكرةً وأصِيلاً . . . إلى أنْ قَالَ . . . ويُذْكَرُ فيها اسْمُ الله بُكرةً وأصِيلاً . . . إلى أنْ قَالَ . . . ويُذْكَرُ فيها اسْمُ الله بُكرةً وأصِيلاً . . . إلى أنْ قالَ . . . ويُذْكَرُ فيها اسْمُ الله بُكرةً وأصِيلاً . . . إلى أنْ قالَ . . . ويُذْكَرُ فيها السُمُ الله بُكرةً وأم الشَّهُ اللهُ والتَهُونِ مَسَاجِدُ وزُوايا .

[معارف القرآن للشيخ الكاندهلوي ج ٥ ص ١٣٢]

[تفسير النسفي ج ١ ص ١٩٠]

وقال الشيخُ عبد الحقّ الحقّاني الدهلّوي رحمه اللّه: ﴿ أَتَسِيسُوا فِي اللّهِ عَنِهُم وَالنَّوْمُوا سَيِيكِ اللّهِ ﴾ مثلُ كَثير مِن الصّحَابَةِ رضي اللّه عنهم تَرَكُوا أَهْلَهُم والنَّوْمُوا الحُضُورَ في خِذْمةِ رسولِ اللّه ﷺ نوّرتْ قَيُوضُهم جَمِيعَ العَالَم بعده ﷺ.

[تفسير الحقائي ج ٦ ص ١٨]

وقال الشّيخُ مولانًا محمّد إدريس الكاندهلوي رحمه الله: ﴿ اللَّذِينَ أَخْصِرُوا فِي جَدْمَةِ الدّينَ اشْتَغَلُوا في جَدْمَةِ الدّين وتُخْصِيلِ العُلُومِ الظّاهِرة والبّاطِنّة، يَخْفَظُونَ القُرآنَ الكَرِيمَ، ويتعَلّمُونَ عِلْمَ الدّينِ ويُجَاهِدُونَ ضِدَ الأعْداءِ الظّاهِرة والبّاطِنة، والمُرادُ مِنَ الأعْدَاءِ الظّاهِرة والبّاطِنة، والمُرادُ مِنَ الأعْدَاءِ الظّاهِرة النّفس الأمّارة بالسُّوءِ، فكما أنَّ الظّاهِرة والقِتالَ للضَّرْب على رِقَابِ الكُفَّارِ أَفْضَلُ العِبّادَاتِ هكذا المُجَاهَدُ أَنْ والرّياضَاتُ أَفْضَلُ العِبّاداتِ. وَرَدَ في الحَديثِ الشّريفِ: السُّريفِ: السُّريفِ: الشّريفِ: السُّريفِ: المُنْجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ".

[معارف القرآن للكائدهلوي رحمه الله ج ١ ص ٤١٧]

وقال الفّاضِي ثناءُ اللّه الفاني فَتَى رَجِمه اللّه: ﴿ لِلْمُقَرَّةِ اللّهِ مِنَا أُتْسِسُرُوا فِي سَبِيكِ اللّهِ ﴾: لِلْفُقَراءِ الْذِينَ حُبسُوا في سَبيلِ اللّه أي اشْتَغَلُوا في تَحْصِيل العُلُوم الظّاهِرة والمُلُوم البّاطِئة أو في الجِهَادِ.

[تفسير المظهري ج ٣ ص ٧٧]

وَقَالَ السَّيِّدُ أَمِيرِ عَلِي في تَفْسِيرِه مَوَاهِبِ الرِّحْمُن نَقْلاً عَنْ عَرَائِسِ التَّفَاسِيرِ قوله: ﴿ لِلْشَغَرَّةِ اللَّهِ الْمَصِحُوا فِ سَيِبِ اللَّهِ ﴾ يدخُلُ فيهم الذين حَبَسُوا أَنْفُسَهُم في مَجْلِسِ مُوَاقَبَةِ اللَّه تَعَالَى لا يَسْتَطِيعُونَ ضَرْباً في الأرْضِ، أي لا يَبْتَعِدُونَ مِنْ مَجَالِسِ المُراقِبةِ لِطَلَبِ الرَزقِ والحَوائِحِ اللارْمَةِ مِنْ جِهَةِ أَنْ يَغْلِبَ عَلَيْهِم الحَالُ، وَيَعْلُوهُم ذِكرُ اللَّه تعالَى، ويعلُونَ في مُشَاهَدةِ مَوْلَاهم، ويُطُرَى عليهم الحَب شدَّة والعِشْق كثرةً فلا يستطيعون الجهد في كَسُب المَعَاشِ.

المذليلُ الثالث: قال الله عزُ وجلُ: ﴿ وَآسَيْرَ نَفْسَلَهَ مَعَ الَّذِينَ يَدَعُونَ كَرَبُهُم وَالْسَيْرَ نَفْسَلَهَ مَعَ الَّذِينَ يَدَعُونَ وَجَهَةٌ وَلَا نَقَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ زُيدُ زِيْسَةَ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَّ وَلَا نَقَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ زُيدُ زِيْسَةَ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَّ وَلَا نَقُوهُ مُنْفَاكَ مَنْهُمْ زُيدُ زِيْسَةَ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَّ وَلَا نَقُوهُ وَكُنَاكُ اللهِ عَنْهُ وَكُنْ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَنْ وَكُونًا وَالنَّهُ عَنْ وَلَا فَاللهُ اللهُ عَنْ وَاللهُ عَنْ وَكُونًا وَالنَّهُ عَنْهُ وَكُالَ أَمْرُهُ فُرْظًا ﴾ الله عند : ١٢٨ .

أَمَرَ اللَّه تعالَى في هذه الآية بمُجَالَسَةِ ومُدَّارَاةٍ فُقَراء دِينِ الإسْلَامِ

وأَهْلِ الخُرقَّةِ لَابِسِي أَكْسِيةٍ صُوفَيَّةٍ مثل أَصْحَابِ الصَّفَةِ أُولَئِكَ هُمُ المَشْتَغِلُونَ في ذِكْرِ اللَّه والدَّعاءِ خُدُوًا وعشيًّا، وعبادُنَا المُخْلصونَ كأنهم أَصْحَابُ الكَهْفِ. أَخْرَجَ ابنُ جَريرٍ والطَّبَرانيُ وابن مَرْدَوْيهِ عن عَبْدِ الرَّحُمْن بنِ سَهْلِ بنِ حَنِيفٍ رحمه اللَّه قالَ: نزلتُ على رسولِ اللَّه ﷺ وهو في بعض بيوتِه: ﴿ وَإَصْفِرْ نَفْسَكَ مَعَ النَّينَ يَلْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْقِ وَالنَّيقِ ﴾ وهو في بعض بيوتِه: ﴿ وَإَصْفِرْ نَفْسَكَ مَعَ النَّينَ يَلْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْقِ وَالنَّيقِ ﴾ فخرجَ يلتمشَهُم فوجَد قوماً يذكرونَ اللَّه فيهم: ثَائِرُ الرَّاسِ وجَافَ الجَلْدِ، ذو الثُّوبِ الواجِدِ. قلمًا رآهم جَلَسَ وقال: «الحَمَدُ لَلَّه الذي جَعَلَ في أَمْنِي مَنْ أَمْرَنِي أَنْ أَصْبِرُ نَفْسِي مَعَهُم ".

[الدر المتثورج ٥ ص ٣٨١]

وفي حَدِيثِ آخَرَ عليهِ الصَّلاةِ والسَّلامِ قال: «مُعَكُمُ المُحْيَا والمَمَّاتِ».

[اللـر المنثور ج ٥ ص ٣٨٠]

يَغْني إِنْكُم رُفَقَائي في الحَيَاةِ والمَمَاتِ، وعَنْ ثابتِ قال: كَانَ سَلْمَانُ في عضابةِ يذْكُرُونَ الله تعالى، فَمَرُ النبيُ ﷺ فكفُوا فقال: قما كُنْتُم تَقُولُونَ \* قُلْنا: نَذْكُر الله قال: «فإنّي رأيتُ الرَّحْمة تنزلُ عليْكُم أحببتُ أنْ أشاركَكُم فيها».

#### [الدر المنثورج ٥ ص ٣٨٢]

ومِنَّ مثلِ هذه الرَّواياتِ استنبطَتِ الضَّوفيَّةُ ضَرُورَة إِنشَاءِ الزَّوَايا، يَجْلِسُ فيها السَّالِكُونَ يَذَكُرُونَ اللَّه تعالى، كما كَانَ أَضِحابُ الصَّفَّةِ يَفْعَلُونَ. وعن ابنِ عباسِ رضي اللَّه تعالى عنهما وَقَفَ رسولُ اللَّه ﷺ على أَضْحَابِ الصَّفَة قرَأَى فَقْرَهُم وجهدَهُم وطِيبَ قُلُوبِهم فقال: "أَبْشِرُوا يا أَضْحَابِ الصَفَة قَرَأَى فَقْرَهُم وجهدَهُم وطِيبَ قُلُوبِهم فقال: "أَبْشِرُوا يا أَضْحَابُ الصَفْةِ فَمَنْ بَقِي مِنْ أَمْتي على النَّعْتِ الذي أَنتُم عليه رَاضِياً يما فيه فإنه مِنْ رُفَقَائي في الجَنَّةِ".

فهنيناً للّذِين يعيشُونَ في الزّوايا ويُقِيمون فيها كأصْحَابِ الصُّفَّةِ العَامِلين بآية: ﴿ اللَّذِيَ يَذَكُرُونَ اللّهَ قِنَكُمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُّوبِهِمْ ﴾ الله عمران: ١٩١٦ وقوله: ﴿ وَالْأَكْرِ النَّمَ رَبِّكَ وَقَمَتُلْ إِلَيْهِ تَقِيبِلًا ﴾ اللهزمل: ١٨.

ولا شَكَ أَنَّ لجمعيةِ القُلوبِ تدخُّلاً خاصًا وأثَّراً عظيماً في اسْتِلْفَاتِ رَحْمةِ الله ورأْفَتِه، ولذلك شُرْعَتِ الصَّلاةُ بجماعةِ ولأجُلِه يوجَه جميع الحُجَّاجِ إلى الله تعالى على هَيْتةِ واحدةٍ في عَرصةِ واحدةِ عرصة عَرَفَاتِ، ولذا أَمَرَ المشايخُ أَلَّا يُقَصَروا في المُجَالَسَةِ مع مِثْل هؤلاء الطَّالِين.

قال الشَّنِخُ الكاندهلوي رَجمه اللَّه في تفسير هذه الآية: ﴿ وَاَسْبِرْ نَشْكُ ﴾ وَجَبَ على غَالِم الشَّريعةِ وَشَيْخِ الطَّريفةِ أَنْ يَغْتَنِمَ مُجَالَسَةَ الفُقْراءِ وصُخْبَتُهم ويادُن للجميع في الدِّخولِ في مَجْلِسه.

المعارف القرآن للشيخ الكاندهلوي رحمه الله ج ٤ ص ٤٤١٢ فَتَبُتُ أَنَّ الْـمَقْصُودَ مِن إِنْشَاء النَّرُوايـا الْعَمَلُ عَلَى هَـَاهُ الآيـةِ الْمَذْكُورةِ. قَالَ قَائلٌ:

## خوشام ورومدرسد وخافلان كروروب بووقل وقال محد

ومَعْنَاه :

حَبُّذَا الْمَسْجِدُ والمدرسةُ والزَّاويةُ يكُونَ فيها قِيلَ وقَالَ محمد ﷺ. (يَردَادُ أحاديثِ النَّبي ﷺ) أدلَة مِنَ الحَدِيث.

الدِّليل الأولُ: عَنْ أبي هريرة وأبي سعيد رضي الله عنهما أنهما شهِدا على رُسُول اللَّه ﷺ أنه قالَ: اللَّا يَقْعُدُ قومٌ يَذْكُرون اللَّه إلَّا حَفْتَهُمُ المَلَاثِكةُ وغَشِيتُهُمُ الرَّحمةُ ونَزِلَتْ عليهمُ السَّكينةُ وذَكْرهمُ اللَّه فيمَنْ عنده!.

آأخرجه أحمد ومسلم والترمذي وابن ماجه، الترغيب والترهيب ج ٢ ص ٤٠٦ المشكاة حديث رقم ٢٢٦١ الدُّليل الثاني: عَنْ أنس رضي اللَّه عنه عَنْ رسُولِ اللَّه ﷺ قال:
«مَا مِنْ قَوْمٍ اجْتَمَعُوا يَذْكُرونَ اللَّه عَزَّ وجلَّ لا يُرِيدُونَ بِذَلك إلا وَجُهَهُ إلَّا
نَادَاهُم مُنَادٍ مِنَ السَّماءِ أَنْ قُومُوا مَغْفُوراً لَكُم قَدْ بُدُّلتُ سيئاتُكُمُ
حَسَناتٍ».

#### [رواه أحمد والطبراني؛ الترغيب والترهيب ج ٢ ص ٤٠٣]

في هذا الحَدِيثِ بِشَارَةٌ عَظِيمَةٌ للذينَ يُقيمُونَ في حُدُودِ الزَّاويةِ.

المذليلُ الشالث: عن أبي الذرداء رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله على: «ليبعثَنُ اللهُ أقواماً يَوْمَ القِيامةِ في وُجُوهِهمُ التَورُ على مَنَابِرِ اللؤلؤ يَغْبِطُهُمُ النَّاسُ ليسوا بِأنْبِياءَ ولا شُهَدَاءَه. قال: فجَنَا أَغْرَابيُّ على رُكْبَتَيْهِ فقالَ: حلَهمْ لنا نَغْرِفُهُمْ. قَالَ: «هُمُ المُتَحَابُونَ في الله مِنْ قَبَائِلَ شَتَى وبالأدِ شنى يَجْتَمِعُونَ على ذِكْرِ الله يَذْكُرونَه».

(أخرجه الطبراني بإسناد حسن؛ الترغيب والترهيب ج ٢ ص ٤٠٦]

قال شيخُ الحديثِ مَوْلَانا محمّد زكريا رحمه الله آخِذا مِن هذا الحديثِ: اليومَ يطْعَنُ على المُقِيمينَ في الزَوايا مِنْ كُلَّ جِهَةِ ويتَهمُون بكلَّ تُهمةِ يلومُهُمُ اللَّائِمُونَ حقّ اللَّومةِ، قُولُوا فيهم اليومَ ما تُريدُونَ، فإذا اسْتَيقَظَتِ العَيْنُ غَداً انكشفُ الغطّاءُ عمًّا كَسَبَ هؤلاء الجَالِسُونَ على الحَصَائدِ وهُمْ على المَتَابِرِ والغُرُقَاتِ.

فَسَوْفَ ثَرَى إِذَا انْكَشَفَ الغُبَارُ ۚ أَفَرَسُ تَحْتَ رِجُلِكَ أَمْ حِمَارُ

الذليل العقلي: إنْ لَمْ يبقَ في الذنيا تَعْلِيمُ طَبَ جِسْمَانيَ ولا مَدْرَسة لَم يُوجَدُ طَبِيبٌ ولا مُعَالِجٌ، فتملا الدُنيا بالأمراض الجسمَانيةِ، هكذا إنْ لَمْ يكُنْ مكتبٌ للطبّ الرُّوحانيَ تملا الدّنيا مِنَ المُصَابِين بالأمْراضِ الرُّوحانيَّة من الكُفرِ والإلحَادِ، فالزوايا مستشفياتُ مِنَ الأمْراضِ الروحانيَّة يحصلُ منها الدواء لِلْقَلْبِ. واعْلَمْ أَنَّ عِلَاجَ أَمْرَاضِ القَلْبِ شِفَاءٌ لِجَمِيعِ الهُمُومِ والغُمُومِ. قال شاعِرٌ:

### ول مروه ول بين است زيمه كرووباره كديجى باستول كيمرض كبن كاجاره

ومعناه:

القلُّبُ المَيْتُ ليس بِقَلْبِ اجْعَلْه حيًّا إذْهوالعِلاجُ الوحيدُلامراضِ الأمة القديمة المزمِنة

نَعَمْ، لو أَنَّ شَخْصاً لا يَرَى الكُفرَ والمَعْصِيَة مَرَضاً فلا نُخَاطِبه، ومِثْلُ هذا الشَّخْصِ لا تَنْفَعُه الطُّوامِيرُ. قاللُّه يَجْزِي خَيْر الجَرَاءِ لِمِثْلِ هؤلاء الأولياءِ الذينَ يبْقونَ اليومَ في عَصْرِ الظَّلْمَةِ والمَعْصِيَةِ، الأعمال الخالقاهيَّة الدقيقة. اللَّهمَ ثبتُنا على طَرِيقَتِهِمْ، وارْزُقْنا مِنْ بَرَكَتِهِمْ، واخشُرْنَا في زُمْرَتِهمْ.

### الباب الثامن

# في المعتقدات معتقدات المريدين

١ ــ مسألة: تَنْقِيصُ رُثْبَةِ أَهْلِ اللَّه تعالى والْتِمَاسُ عُيُوبِهِم، وَعَدْمُ رِعَايةِ
 آدابِهم حَرَامُ.

فائدة: الَّذِينَ يَلْتَجِفُونَ بِالمَقْبُولِينَ عِنْدَ اللَّه تعالى بطيَّ مَنَازِلِ القُرَبِ بِالنُّقْوَى وِالطَّهِارِةِ وِالذَّكْرِ وِالعِبَادةِ، يُقَالَ لهؤلاء الإلهيين: أولياء اللَّه وأهل الله، فهؤلاء إراحَتُهم إرضاء الله تعالى، وإيذاؤهم كأنه إيذاء اللَّه تعالى.

يستدلَّ على رِعَايةِ آدابِ أَهْلِ اللَّه تعالى ومُواجَهَتِهِم مِنَ الاَحْتِرَامِ والمحبَّة بأدلةِ ثَلَاثَةِ:

ا ـ قال المُفَسَرُونَ في تَفْسِيرِ شَعَائِرِ الله تعالى: إنَّه كَمَا يَدْ-خلُ في شَعائرِ الله تعالى: إنَّه كَمَا يَدْ-خلُ في شَعائرِ الله تعالى، ويَنْ الله تعالى، ويَنْ الله تعالى، يَدْخُلُ الأولياءُ الكَامِلُونَ في شَعَائِرِ الله تعالى، بَلِ الأَمَاكِنُ التي تَصِلُ إليها أَقْدَامُهُم تَدْخُلُ في شَعَائِرِ الله تعالى. قال تعالى: ﴿ إِنَّ السَّمَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَائِرِ الله تعالى. قال تعالى: ﴿ إِنَّ السَّمَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَائِرِ الله تعالى.

ومَعْلُومٌ أَنَّ الصَّفَا والمَرْوَةَ مُوجُودُتَانِ مِنْدُ وُجِدَتِ الدُّنيا، ولَكِنْ عُدَّتًا مِنْ شَعَائِرِ اللَّه عِنْدُمَا وَصَلَتْ إليهما قُدَمَانِ مُبَارَكَتَانِ لأَمَةِ صَالِحَةِ صَابِرَةِ، هَاجَرُ رضي الله عنها، فَعُلِمَ أَنَّ الكَامِلِينَ المَقْبُولِينَ حيث وَصَلَتْ أَقْدَامُهُم تعدَّ هذه الأَماكنُ مِنْ شَعَائِر اللَّه تعالى، فليعدُ هؤلاء مِنْ شعائرِ اللَّه بِالدَّرِجَةِ الأُولِي، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَكَمِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَفُ ٱلْتُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٢].

٢ - في الحديث الشريف: "إنَّ الغبد يَتَقَرَّبُ إلى الله تَعَالَى بالنَّوافِلِ". ثمَّ يَخْصُلُ له مِنَ الكَيْفِيَّة ما يقولُ اللَّه تبارك وتعالى فيما رواه عنه نبيه ﷺ: "كُنْتُ سَمْعَه الذي يَسْمَعُ بهِ وبَصَرَه الذي يُبصِرُ به ورِجُلَه التي يَمْشِي بها" فإكْرامُ رِجَالِ يَقُولُ اللَّه فِيهِم هذَا القولَ، إكرامُ أوابِ الله تعالى.

٣ ـ الوقيعة في أهمل الله تَعَالى مَكْروه وإيذاؤهم قبيح، وفي الحديث القدسي: امن عادى لي وَليًا فَقَدْ آذنتُه بالحزب.

[البخاري مع حاشية السندي ج ٤ ص ١٢٩]

فإيلَامُ أولياءِ اللّه تعالى كأنّه إيذانُ اللّه بالحَرْب، وعندما يغضبُ اللّه تَشْقُطُ العَمَاتُمُ مِنَ الرؤوسِ وتُزَالُ الخُمْرُ ويذلّ الإنسانُ في بيتهِ ولا يَبْقَى أَمْلاً لمقابلَةِ النّاس، اللّهمَ احفَظْنَا مِنْ غَضَيِكَ.

والعُلَماء المتشدّدون المُنْحَرِفُونَ الَّذِين يُقِيسونَ أُولياء اللَّه عَلَى أَنْفُسِهِم، والَّذِينَ لَيْسَ لَهُم فُرْضَةً مِنْ شُوءِ الظَّنُ وسوءِ اسْتِعْمَالِ اللَّسَانِ، عليهم أَنْ يَتَفَكَّروا أَنَّ التوحيدَ بدونِ أَدْبٍ والأَدْبُ بدونِ تُؤْجِيدِ داخلُ في الإقراطِ والتَّقْريطِ، الأَدْبُ مع التوحيدِ دليلُ كَمَالٍ.

٢ \_ مسألة: الغُلوَ في تَعْظيم أوْلياء الله تعالى أيضاً مُعْصِيةً.

فائدة: بعضُ النَّاسِ يَغَلُونَ في آدابِ المَشَايِخِ وتعظيمِهِمْ حتى يسْجُدُوا لَهُم تَعْظِيماً، وهذا حَرَامُ دَاخِلُ في الشُّركِ، غَلَبَ على اليَهُودِ والنَّصَارَى حبَ أنبيائِهِم، فاتَّخَذُوهُم أبناء اللَّه لغَلَبةِ الحُب، وصرَّحَ القُرآن الكريمُ بفَبَاحَتِهِ وشنَاعَتِهِ، وهناك أناسُ يتَّخِذُونَ الشَّيخَ إلْها صَغِيراً

ويزْعَمُونَ أَنه يَمْلِك النَّفْعُ والضَّرْ. وعن عبد الله بن عباسٍ رضي اللَّه عنهما، أنَّ رسولَ اللَّه ﷺ قال:

"يا غُلَامُ إِنِّي أَعَلَمُكَ كَلِمَاتٍ: اخْفَظِ اللَّه يَخْفَظُكَ اخْفَظِ اللَّه تَجِدْهُ 
يُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهَ، وإِذَا اسْتَعَنْتُ فَاسْتَجِنْ بِاللَّه، واغْلَمْ أَنَّ 
الأَمةَ لو اجْتَمَعَتْ على أَنْ يَنْفَعُوكَ بشيءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بشيءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّه 
لَكَ، وإِنِ اجْتَمَعُوا على أَنْ يَضُرُوكَ بشيءٍ لَمْ يَضْرُوكَ إِلَّا بشيءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّه 
اللَّه عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَفْلَامُ وَجَفْتِ الصَّحُفُ".

[مشكاة المصابيح ج ٣ ص ١٤٥٩]

## إيضًاحُ شَنَاعةِ الغُلُو في تَعْظِيم أولياء اللَّه تعالى بمثالٍ:

رَجُلُ يقول لزوْجَتهِ: اخْدُمي والدِي وأكْرِميهِ، فَمَهْمَا تَخْدُم الزُوجَةُ والذَّه رضي زَوْجُها، وإنَّ غَلَتْ بالخِدْمةِ حتى ثُعَامِلَه كما تُعَامِلُ الزُّوجَ لا يَرْضَاهُ الزَوجُ أَبِداً ولا يَغْفِرُ لَهَا هذا الذُّنْبَ، وكذلك أَمْرُ اللَّهِ تُعَالَى بالحَبْرَامِ أُولِياتُهِ ولَكِنَ بِقُبُودٍ وحُدُودٍ، وإن غَلَا أَحَدٌ في النَّعظيمِ يستحقُ العَذَابُ وسَخَطَ اللَّه عليه.

### ٣ ـ مسألة: كل طَريقةِ ردّتها الشّريعةُ فهي زندقةُ وإلحادً.

عَزْلُ الطّريقةِ عن الشّريعةِ لا يَجُوزُ بلِ الحَقِيقةُ أَنَّ الطّريقة خَادمُ السُّريعةِ. بعضُ المُشَايِخِ الجُهّالِ لَكِتْمانِ أَعْمَالِهِمُ القَبِيحةِ يقولون بالتّقريقِ بين الشّريعةِ والعلَّريقةِ. قَدْ ضَلُوا وأَضَلُوا أَصْحَابُهم، وبَعْضُهُم لا يُصَلُون ويقولون: صَلَاتُكم خَمْسَةُ أُوقاتٍ وَصَلَاتُنا كُلَّ وقْتِ. ذُكِر لسيّد الطَّائفة الشّبْخِ الجُنبِد البَعْدَادي رحمه الله أَنَّ طائفةَ مِنَ الصُّوفيةِ الجُهّالِ تقول: نَحْنُ وَصَلْنَا فلا خَاجَةً لنا إلى الصَّلاة والصيام فقال الشبخُ:

(صَدَّةُ وا في الوُصُولِ ولَكِنْ إلى سَقَرِ)

٤ \_ مسألة: قد يَغْرِفُ أولياء الله تعالى بَغْضَ الأَمُورِ بالكَشْفِ والإلْهَامِ
 خَرْقاً للعَادَةِ.

فائدة: لا يَعْنِي هذا أَنَّ أُولِياءَ اللَّه تعالى يَعْلَمُونَ الغَيْبَ. لا يَعْلَمُ الغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ، قال تعالى: ﴿ وَهِندَمُ مَقَاتِعُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَّ﴾ والانعام: ٥٩].

نَعَمَ، يخبر الله تعالى بأنباء الغَيْبِ ما شاء ومَنْ شاء مِنْ أنبيائهِ وأُولِيائهِ، واغْتِقَادُ أَنَّ الشَّيْخَ يَعْلَمُ كُلَّ شيء كُلَّ وقْتِ ضَلَالةً بيّنةً. بَلَغَ الجَهْلُ اليومَ إلى مُنْتَهَاهُ حتى يقولَ البَعْضُ: إِنَّ سَنَانِيرَ بيتِ شَيْخِنا تَعْلَمُ الغَيْبَ أيضاً. والحقيقة أَنَّ مَنْ رُرِقَ كَشْفَ القُلُوب لا تَتَبِينَ له الحقيقة كُلِّ وقْتِ متى أَرادَ الله تعالى كَشْفَ الجِجَابِ، على أَنَّ الكَشْفَ لا يجِبُ أَن يكونَ دائماً صحيحاً، بل يَحْتَمِلُ الخطأ.

حكاية: كَانَ الشيخُ مَوْلَانَا محمد قاسم النانوتوي رَحِمه الله تعالى يَذْهُبُ مع النَّاس إلى عمّارة، فلمّا أن بَقي مَسَافَةٌ قليلةٌ سألَةُ رَجُلُ فقالَ: إِنَّ كُشُوفَ الأولياءِ قد تتأخَرُ عَنْ وَقْتِها، وأَخْبَارُ الأنبياء لا تتأخَرُ عَنْ وَقْتِها، وأَخْبَارُ الأنبياء لا تتأخَرُ عَنْ وَقْتِها، فهلُ يخطِىءُ كَشْفُ الأولياء؟ فسأل الشَّيْخُ: أي عَمَارةٍ قُدَّامَنا؟ فقال: السَّجْنُ، فقال: أفيه شكّ أم هو يَقِيني؟ فقالَ السَّائلُ: لا، بلُ هو السَّجْنُ بلا رَبْب، فقال: كَمْ يبعُدُ السَّجْنُ مِنْ ههنا؟ فقالَ: قَريبُ مِنْ مائةِ قَدَم، فقال: هَلْ يُمْكِنُ أن يكونَ بَدَلَ المائةِ مائةٌ إلَّا خَمْسَةٌ أو مائةً وخَمْسَةٌ؟ فقال: ثَعَمْ. إنَّه ظَنَ وليسَ بيقينٍ، فقالَ: هَكذَا كَشْفُ الأولياءِ يَخْتَمِلُ الخَطَأَ إِذْ هُمْ يَرُونَه مِنْ بعيدٍ.

فلمًّا الْنَهْى إلى بَابِ السَّجْنِ ولمْ يَبْقُ مِنْهُ إلا قَدَمَانِ، قال الشَّيْخُ: أي عَمَارةٍ هذه؟ فَقَالَ السَّائلُ: هي السَّجنُ، فقال: كَمْ مَسَافَةً بَيْنَكُ وبَيْنِ السَّجْنِ؟ فقالَ: قَدَمَانِ، فَقَالَ: هل يُمْكِنُ أَنَّ يَكُونَ بَدَلَ قَدَمَيْن ثَلَاثَةً أَقْدَام أَو قَدَم واحِد؟ فَقَال: لا. فَقَالُ الشَّيْخُ: هكذا حَالُ كَشْفِ الأنبياءِ يَرَوْنَه حَقًا وَيُرَوْنَه مِنْ قَريبٍ.

[الأرواح الثلاثة ص ٢٥٨]

مسألة: عِبَادَةُ غيرِ اللَّه حَرَامٌ لا يجوزُ اسْتِعَانَتُهُم.

فَاتِدَة: عِبَادَةُ غَيْرِ اللَّهِ حَرَامٌ. قال تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنْهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

الإشْرَاكُ في ذات اللَّه تعالى وصِفَاتِه هُوَ الشُّرُكُ وهو جَرِيمَةٌ لا تَحْتَمِلُ العَفْوَ. قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِدِ وَيَغْفِرُ مَا نُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاتُهُ ﴾ الناه: ١٤٨.

حكاية: كَانَ الحَسَنُ البَصْرِيُ يقولُ: تَعَلَّمُنَا النُوحِيدَ مِن امْرَأَةً قَصَّارٍ، فَقَالَ رَجُلُ: وَكَيْفَ بِا سَيْدِي؟ فَقَالَ: كُنْتُ مُشْتَخِلاً يَوْماً في العِبَادَةِ، إِذْ قَصَّارُ وامرأته بِجوارِي يَخْتَصِمَانِ. كَانَ القصَّارُ يريدُ نِكَاحاً ثانياً وكَانَتِ امرأتُه تقولُ: تحمَّلْتُ لأَجْلَكَ العُسْرَ والشَّدَة إِنْ وجَدْتُ الطُعامَ أَكْلَتُ وإِنْ لَم أَجَدُ صَبَرُتُ. تحمَّلَتُ كُلُ مشقَّةٍ وأَسْتَطِيعُ أَنْ أَتحمَّلَ لأَجْلِكَ مشقَّةٍ وأَسْتَطِيعُ أَنْ أَتحمَّلَ لأَجْلِكَ مشقَّةً فَوْقَ ذلك، ولَكِنَ لا أَسْتَطِيع أَن تُشْرِكَ أَحداً في حبي، قال الخَسْنُ البصريُ : فيَظَرَتُ في القُرْآنَ فإذا هذه الآية أمامي : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ أَمامي : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ أَمامي : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ أَمامي : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ يَعِدَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

حكاية: كَانَ شِيئِخُ كَثِيراً يقُولُ: تَعَلَمْنا التوحِيدَ مِنَ امرأةِ فقالَ رَجُلُ: وكيف يا سيّدي؟ فقال: جاءتُ سَائِلةُ امرأةُ وقالت: أفتِني أنَّه لا يجوز لزَوْجِي إنكاحُ امرأةٍ أخرَى عليَّ فقلتُ: وكيف أفتي بهذا وقد أبَاحَتُ له الشريعةُ؟ فَما زالتُ تَصِرُ وأنا أرْفُضُ وأخيراً تنفَسَت نَفَساً بارِداً وقالت: يا سيدي! أمر الشريعةِ حاجِزٌ وإلّا أكْشِفُ لكَ وجُهِي فَشَرى حُسْني وجَمَالِي فتضطرَ أَنْ تُفْتِيَ أَنْ مَنْ كَانَتْ له زَوْجةُ مثل هذه حُسْناً

وجَمَالاً لا يُبَاحُ له الزَّوجةُ الثانيةُ؟ ثم ذَهَبَتْ، ولَكِنْ بَغَدَ أَن عَلَمَنْنِي الثَّوحيدَ فقلت: إِنَّ امرأةً تَفْتَخِرُ هَكَذَا بِحُسْنِها الفَانِي ولا تُبيحُ أَن تَرَى مُعَها امرأةُ أَخْرَى، فاللَّه سُبْحانه وتعالى وهو مَالِكُ المُلْكِ وأَحْكُمُ الحَاكِمينَ، كيف يُحِبُّ أَنْ يُشْرِكَ في ذَاتِه وصِفَاتِه، فلا يجوزُ استعانةً غَيْرِ النَّه تعالى، ولذَا يُؤْخَذُ كل يوم ميثاقُ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ الله تعالى، ولذَا يُؤْخَذُ كل يوم ميثاقُ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ الله تعالى، ولذا يُؤْخَذُ كل يوم ميثاقُ ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُهُ

وينْبَغِي للمؤمنينَ أَن يُعْلِنُوا بـ: ﴿ أَلِيْسَ اللَّهُ بِكَافِي عَبَدَةً ﴾ الزمر: ٢٦] و: ﴿ حَسْبُنَا اللَّهُ وَيِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [ال عسران: ١٧٣] ﴿ يَعْمَ اَلْمَوْلَىٰ فَهُمَ النَّفِيدُ ﴾ [الأنفال: ٤٠].

٦ - مسألة: السّجودُ للقُبُورِ ووضع الجَبْهَةِ لها والطّواف بالقُبُورِ شِرْكَ.

قائدة: جَعَلَ الله سُيْحَانَه وتَعَالَى للاَنْعَامِ والطَّيُورِ والسَّبَاعِ صُوراً تخضعُ رؤوسها لاَكُلِ الغِدَاء، بينما وَهَبَ اللَّه تعالَى لأَشْرَفِ المَخْلُوقَاتِ الإنسانِ صُورةً ببلغُ غذاؤه إلى فَيه بواسِطَةِ الأَيْدِي لا يَخْتَاجُ للاَكُلِ إلى وَضْعِ رأسِه كي لا يَخْضَعَ لغَيْره تعالى، جَبْهَةُ خُلِقَتْ لتَخْضَعَ له فَقَطْ، ولذلك نَهى عن سُجُودِه لغيرِ اللَّه ولو تَعَظِيماً في الشَّرِيعةِ المحمَّديةِ كما نَهَى عَنْ سجودِه للقُبُورِ ووضَعِ الجَبْهَةِ عليها، ولا يَجُوزُ ما يفعله بعضُ الناسِ من تَقْبيلِ جُدْرانِ المَزَارَاتِ، وأَدَى شاعِرٌ هذا الكَلَامَ في بَيْتِ له ومعناه:

لِتَقْبِيلِكَ أَنْتَ نُقَبَلُ أَسْوَدَ الحَجَرِ واللا فَمَا لِلْمُسْلِمِينَ فِي حَجَرِ

٧ - مسألة: الدُّعاءُ بتوسَلِ الأولياءِ جَائِزٌ .

فائدة: التوسّلُ: أَنْ يَدْعُوَ هَكَذَا مَثَلاً: اللّهِمَ اقضِ حَاجَتِي كَذَا بِحُرْمَةِ الخَواجَة غُلَام حَبِيبِ رَحِمَه اللّه. ويُمْكِنُ أَن يُدْعُوَ هَكَذَا: اللّهِمَ

إِنَّ الخَواجَة غُلَام حبيب عَبْدُ لك صالحٌ وأَنَا أَحَبَه فَبَبِرَكَةِ حَبِّي لَه اقْضِ حَاجَتِي، ومِثْلُ هذا التَّوسُلِ مُبَاحٌ جَائِزٌ والتعبُّدُ حَرامٌ غيرٌ جائزٍ. وحَالُ العَامَّةِ أَنَّهِم يَحْسِبُونَ الشِّرِكَ تُوسَلاَ بِينَمَا العُلَمَاء المتشدَّدُونَ يَرَوْنُ التَّوسُلَ شِرْكاً. والحَقِيقَةُ لا تُدُرَكُ إلَّا بِصُحْبَةِ أَهْلِ اللَّه تعالى.

٨ ــ مسألة: طَلَبُ الحَاجَاتِ مِنَ الأولياء أخياء كَانُوا أو أَمْواتاً غيرُ جائزٍ.

فائدة: لا يَجُوزُ طَلَبُ الحَوائِجِ إِلَّا مِنَ اللّه تعالى، بَعْضُ النّاسِ
يَقْصِدُونَ المَقَابِرَ ويقولون: نَحْنُ نَدْعُوكُم وأنتم تَدْعُونَ اللّه، دُعَاوْنا مِنْكُم
ودُعَاوْكُم مِنَ اللّه، ويغضُ الجُهّال يعلّقونَ في بُيُوتِهِم صُور الشّيوخِ
يسلّمونها مُبْكُرينَ كلّ صَبَاحٍ ويقولون؛ يا سيّدنا نأكلُ مما ترزقُوننا.
وبأمثالِ هؤلاء الجُهّال أنزلت: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَنْفِانُ قَالُوا سَلَمًا ﴾ الفرقاد:

٩ - مسألة: الولئ مَهْمَا تَقَدَّمَ لا يَصِلُ إلى دُرَجَةِ نبئ.

فائدة: الولاية أمرٌ كَسْبِيَّ أي يُمْكِنُ خُصُولها بالازتِياضِ والمُجَاهَدَةِ، بينَهَا النَّبَوَة وهْبِيَّةٌ وعَطَاء الحَبِيبِ أَفْضَلُ مِنْ كَسْبِ نَفْسِهِ، فالنبوّة أَفْضَلُ مِنَ الوِلَايةِ وإنْ كَانَتْ ولايةً النبيُ نَفسه.

١٠ \_ مسالة: لا يَسْتَغْنِي نبي عَنْ أوامِرِ الشَّرعِ سِوَى المَجْدُوبِ، فإنَّه يُسْلَبُ عَقْلُه.

فائدة: لا يأتي في مَقَامَاتِ الوِلَايةِ مَقَامٌ يُعفَى فيه الإنْسَانُ عَنْ أُوامِرِ الشَّرعِ مَعَ بَقَاءِ عَقْلِه وصَحْوِهِ، أَمَرَ النبيُّ ﷺ نَفْسَهُ بِقَوْلِهِ تَعالَى: ﴿ وَأَعَيْدُ رَبُّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِيثُ﴾ اللحجر: ٩٩٠.

ويُقَالُ اليوْمُ: لِعَرْيَانِ النّصفِ نِصْفُ وليَّ، ولِعَرْيَانِ الكُلِّ وليَّ كَامِلٌ. بَعْضُ الجُهَّال يعلَمُون مُرِيديهِم هذا الدرسَ: نحنُ وإن كُنَّا مذنِيينَ ولَكِنْ سَوْفَ نُتْجِيكُمْ مِنَ النَّارِ، ويستدلُون بأنَّ البَوْلُ وإنْ كَانَ نَجِساً ولَكِنْ يُطْفِئ النَّارَ ويشْسَى هؤلاء أَنْهُم يُؤْتُون مَقْبُوضِينَ بِالسُّلاسِلِ لَسُوءِ أَغَمَّالِهِم فَكَيْفُ يِنْجُونَ الآخَرِينَ وكيف تُقْبَلُ شَفَاغَتْهُم.

جِكَاية: كَانَ الشَّيْخُ عَبْدُ القَادِرِ الجِيلَانِيَ رَحِمَهِ اللَّه تعالى مَرَّةً جَالِساً يُرَاقِبُ في الغَابِةِ، إِذْ ظَهَرَ له ضَوْةً وجَاءَهُ صَوْتُ: إِنَّا رَضِينا بِجِبَادَتِكَ وغَفَرْنَا لَكَ مَا تَقَدَمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخُرَ، سَوَاءٌ عليكَ الآن أَنْ تَعْمَلَ أُو لَمْ تَعْمَلُ. فَقَالَ الشَيخُ في قُلْبِهِ: إِنَّ هِذَهِ البِشَارَةَ لَم تَنْزِلُ لَمِثْلِ أبي بَكْرٍ وعُمَرَ رضي الله عنهما فكَيْفَ بُشَرَتُ بِها؟ لَا شَكَ أَتَّهُ شَيْطَانُ فَقَالَ: لَا حَوْلٌ ولَا قُوْةً إِلّا بِاللّهِ.

فلمًا سَمِعَ هذا فرَّ الشَّيْطَانُ وطُعِنَ طَعْنَةً أَخْرَى وهُو يَفِرُ، قَالَ: يا عبدَ القَادِر الجيلائي، إني أَضْلَلْتُ كَثيراً بهذه المُكِيدةِ امْتَنَعْتَ أَنتَ بعِلْمِك، فقال مباشرة: لَا حَوْلَ ولَا قُؤة إلَّا بالله. وقَالَ: يا رَجِيم إنّي لمُ أَمْتَنِعْ بِسَبِّبٍ عِلْمِي بَلِ امْتَنَعْتُ بِفَضْلِ اللّه تَعَالَى فَقْطْ.

وإذ يَسْتَعِيدُ مِثْلُ هذا الشَّيْخِ الكَامِلِ مِنْ كَيْدِ الشَّيْطَانِ، فَمَنْ يَسْتَطِيعُ أَنْ يَدْعِي أَنه رُفِعَ عنه قَيْدُ الشَّرِيعَةِ؟ أما المَجْذُوبُ فَهُو كَالمَجْنُونِ رُفِعَ عنه القَلْمُ، والشَّرِيعةُ نَنْهَى الجُمْهُورَ عن اتباعِ المَجَانِينِ والمَجَاذيب، فَلْيَقْدَبَرِ الذينَ يَتَبِعُونَ المُجَانِينَ أَنْهُ لا يُمْكِنُ الوصولُ إلى المَنْزِلِ في الدُّنيا باتباعِ المُجَانِينِ، فَكَيْفَ يَصِلُ إلى المَنْزِلِ سَالِكُ الآخرةِ باتباع مَجْدُوبِ؟

هذا خَيَالٌ وَمِحَالٌ وَجُنُونَ .

١١ ــ مسألة: الأنبياء مَعْضُومُونَ عَنِ المَعَاصِي والأولياءُ مَحْفُوظُونَ عَنْها.
 ١٢ ــ مسألة: الصَّحَابةُ أَفْضَلُ مِنْ سَائرِ أُولياءِ الأَمْةِ.

فائدة: هؤلاء جَمَاعةٌ مُخْتارةٌ مِنْ عِبَادِ اللّه المُضْطَفِينَ. قال اللّه تعالى فيهم: ﴿ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةُ ٱللَّقَوَىٰ وَكَالُوۤ الْحَقْ بِهَا وَاَهْلَهَا ﴾ النتح: ١٦١. وقال تعالى: ﴿ رَّفِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَشُواْعَنَهُ ﴾ البينة: ١٨. وكانتْ عَلَاماتُ هذه الجَمَاعةِ موجُودةً في التُوراةِ والإنْجِيلِ. قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ مَنَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَبَةِ وَمَنْكُمُ فِي ٱلْإِنجِيلِ ﴾ الفتح: ٢٩].

ومِيزَةُ هذه الجَمَاعَةِ أَنَّه لما كَانَ يقولُ رسول اللَّه ﷺ: السَّمِعُ اللَّه لِمَنْ حَمِدَهِ ٩. كَانُوا يقولون: (ربُّنا لَكَ الحَمْدُ ١٠.

قَالَ المُنَافِقُونَ عنْ هذه الجَمَاعَةِ سُفَهَاء في قولهم: ﴿ أَنُوْمِنُ كُمَّا ءَامَنَ الشُفَهَاءُ في قولهم: ﴿ أَنُوْمِنُ كُمَّا ءَامَنَ الشُفَهَاءُ ﴾ البغرة: ١٦٦ فردُ الله عليهم مَقُولَتَهم حيثُ قال: ﴿ فَالْوَا أَنُوْمِنُ كُمَّا ءَامَنَ الشُفَهَاءُ ﴾ البغرة: ١٦٦.

يقولُ الله تعالى في مَدْح هذه الجماعةِ: ﴿ يَجَالُ صَدَقُواْ مَا عَنَهُدُوا اللَّهَ عَلَمُدُوا اللَّهَ عَلَيْتُ فَيَنَاهُم مَن تَنَظِرُ وَمَا مَذَلُواْ تَبْدِيلًا ﴾ الاحزاب: ٢٣].

هذه الجَمَاعةُ قَالَ فِيهِمْ أهلُ السُّنةِ والجَمَاعةِ: الصَّحابةُ كلُهم عدولٌ.

[الإصابة ج ١ ص ٦]

يُشْرَ أفرادُ هذه الجَمَاعةِ بقوله عليه الصَّلاة والسَّلام: "أَصْحَابي كَالنُّجُومُ بَأْيَهِمُ اقْتَدَيْتُم اهْتَدَيْتُمْ".

[مشكاة المصابيح ص ٥٥٤]

١٣ \_ مسألة: ليُغتَقَدُ في مُشَاجَرةِ الصّحابةِ رضي الله عنهم أجمعين أن كِلَا الفَرِيقينِ على الحق والخَطَأ اجْنِهَادِيّ.

فائدة: سُئِلَ الإمَامُ الشَّافعيُّ رَحِمه اللَّه عَنْ مُشَاجَرَةِ الصَّحابة رضي اللَّه عنهم أَجْمعينَ. فقال: عَصَمَ اللَّه أَيْدِينا مِنَ التلوّثِ بدِمَائِهِم، فَلِمَاذَا نُلوّثُ بها أَلْسِتَتَنَا؟ قال السيِّد عَبْد الستَّار نُجْم دامت بَرَكَاتهم شِعراً معناه: الصَّحَابَةُ ولو اقْتَتَلُوا شَعَدَاء هولاء شَهَدَاء وأولئك شُهَدَاء

ولْيَكُنْ نُصْبَ عَيْنيهِ كل حينٍ قوله عليه الصَّلاة والسَّلام: اللَّهُ اللَّهُ في أَصْحَابِي، اللَّهُ اللَّهُ في أَصْحَابِي، لا تَتَخِذُوهُم مِنْ بَعْدي غَرَضاً، فَمَنْ أَحَبِّهُمْ فَبُحبِّي أَحَبَهُم، ومَنْ أَيْغَضَهُم فَيِبُغُضِي أَيْغَضَهُم، ومَنْ آذاهُم فَقَد آذانِي، ومَنْ آذاني فَقَدْ آذَى اللَّه، ومَنْ آذَى اللَّه فيوشكُ أَنْ يَاخُذَهُ". ارواه الترمذي؛ مشكاة المصابيح ج ٣ ص ١٦٩٦]

١٤ - مسألة: قَالَتِ الصُّوفيةُ: باطِنُ الشَّيْخ في كُلُّ مَكَانٍ.

فَائِدَة: لا يَغْنِي هَذَا أَنَّ الشَّيِخُ خَاضِرٌ وَنَاظِرٌ فِي كُلِّ مَكَانٍ بَلُ مَغْنَاهُ أَنَّ المُريدَ مَهْمَا يَكُنُ تَبُلُغُه تَوَجَهاتُ مِنْ شَيْخِهِ.

١٥ - مسألة: كَرَامةُ ولي لا تَدُلُ على أَفْضَلِيْتِهِ.

· فَاثْلَةُ: الكَرَامَةُ هِي صُدُورُ أَمْرٍ فَوَقَ الْعَادَةِ وَلَهَا أَسْبَابٌ ثَلَاثَةً:

الأول: قَدْ تَصْدُرُ الكَرَامَاتُ مِنَ الكَامِلينَ حتى يَزْدَادَ قُبُولُهُم لَدَى الجُمْهُورِ.

والثاني: قَدْ يكونُ صُدُورُ الكَرَامةِ مِنَ الوليُّ لِتَقْصِيرِ مِلْه حتى يتنبَّهُ الأولياءُ المُخْتَقُونَ يَخْفُونَ كَرَامَاتِهِم كُمَّا تَخْفِي العَامَّةُ عُبُوبَهُم.

والثالث: قَدْ تَصْدُرُ الكُراماتُ مِنَ النَّاقِصِينَ والتَّفْصِيلُ مَا يَلِي:

كُلُّ وَلَيُ يَخْتَاجُ لِغُبُورِ مَرَاتِبِ القُرْبِ الإلهِيَ لأَرْبَعِ خَطَوَاتٍ كُلَّ خُطُوّةِ تُسَمَّى سَيْراً.

الخُطُوة الأولى: هي السَّيْرُ إلى اللَّه ويُقَالُ لها العُرُوجُ أيضاً ويَسِير الوليُّ في هذه المَرْتَبةِ مِنْ عَالَمِ الخَلْقِ أي عَالَمِ الأَسْبَابِ إلى عَالَمِ الأَمْرِ.

الخطوة الثانية: هي السَّيْر في اللَّه ويُقَالُ لها الفَنَاءُ أيضاً ويَجِدُ الوليُّ في هذه المَرْتَبةِ السَّيرَ في ذاتِه تعالى وصِفَاتِه.

الخطوة الثالثة: هي السَّيْرُ مِنَ اللَّه تعالى ويُقَالُ لها النُّزُولُ أيضاً يَرْجِعُ فيها السَّالِكُ مِنْ عَالَمِ الأَمْرِ إلى عَالَمِ الأَسْبَابِ.

الخطوة الرابعة: همي السِّيْرُ في الأشياءِ، ويُقَالُ لها البَقَاءُ أيضاً

يَكْتَمِلُ فِيهَا قُرْبُ السَّالِكِ فَيعِيشُ فِي عَالَمِ الأَسْبَابِ، فَظَاهِرُهُ مَعَ الخُلْقِ
وَبَاطِئُهُ مَعَ اللَّه سُبْحَانه وتَعَالَى، ويَجِبُ أَنَّ يَعْلَمُ أَنَّ السَّالِكَ مَهْمَا اكْتَمَلَ عُرُوجُهُ اكْتَمَلَ نُرُولُه تكونُ حَيَاتُه الظَّاهِرَةُ تَحْتَ عُرُوجُهُ اكْتَمَلَ نُرُولُه تكونُ حَيَاتُه الظَّاهِرَةُ تَحْتَ الْأَسْبَابِ حتى يَضَعُبَ الفَرْقُ بنظرةِ ظَاهِرةِ بِينَ الرَّجُلِ الْعَادِي وبِينِ الوليّ، فالكَّامِلُون يَعِيشُونَ فِي الْعَوامَ، ولكنَّ النَّاسَ لا يَسْتَطِيعُونَ مَعْرِفَتَهُم، فالكَامِلُون يَعِيشُونَ فِي الْعَوامَ، ولكنَّ النَّاسَ لا يَسْتَطِيعُونَ مَعْرِفَتَهُم، ونظراً لأنَّ نُرُولَ الأنبياء أكْمَلُ نُرُولِ كَانَتْ حَيَاتُهُمُ الظَّاهِرِيةُ سَاذِجَةً فِي بِالنَّهُ وَلَا النَّاسُ ويقُولُونَ: ﴿ مَالِهُ عَنَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّاهِرِيةُ سَاذِجَةً فِي بِالنَّهُ وَ النَّاسُ ويقُولُونَ: ﴿ مَالِهُ عَنَا الرَّسُولِ يَأْكُولُ الطَّاهِرِيةُ سَاذِجَةً فِي بِي وَالْمَالِقُ اللَّهُ الطَّاهِرِيةُ النَّاسُ ويقُولُونَ: ﴿ مَالِهُ عَنَا اللَّهُ الطَّاهِرِيةُ النَّهُ الطَّاهِرِيةُ النَّاسُ ويقُولُونَ: ﴿ مَالِهُ عَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وحياةُ سيّد الأنبياء ﷺ كَانَتْ سَاذِجةٌ جِدًّا حتى يَعْسُرَ في بَعْضِ الأَخْيَانِ إِذْرَاكَ الحَقِيقةِ، بَلُ كَانَ الكَفَّارِ بِقُولُونَ: ﴿ آَهَاذَا ٱلَّذِى بَعْثَ ٱللَّهُ رَسُولًا﴾ الفرنان: ٤١].

أَهْلُ المَدِينةِ لَم يَعْرِفُوا رسولَ اللّه فِي يَوْمَ دَخَلَ المَدِينةَ المنوّرة مُهَاجِراً مِنْ مكّة المُكَرَّمة، وجَعَلُوا يُصَافِحُون أبا بكر الصّدْبق رضي اللّه عنه، وجاء أغرابيُ مَرةً وكان النبيُ في جَالِساً بينَ أَصْحَابِهِ فَلَمْ يَعْرِفُه حتى سَأَلَ مَنْ مِنْكُمْ رسولُ اللّه في الكّامِلُونَ يعيشُونَ ظَاهِراً تحت الأسبابِ، فيُعَامَلُونَ معاملةَ الأسبابِ حسبَ أصل: اأنا عِنْدَ ظنَ عَبْدي مِي الدُ

إخرجه البخاري ومسلم والترمذي؛ جامع الأصول ج ٤ ص ٤٧٦]

فيقل صدُورُ الكرّاماتِ عنهم. فَجُمَاعةُ الصَّحَايةِ رِضُوانُ اللَّه عَلَيْهم أَجْمَعِين جَمَاعةَ اخْتَارَها اللَّه تعالى، ولَكِنْ لَمَّا كَانَ عُرُوجُهُم كَامِلاً كَانَ نُرُولُهُم أيضاً كَامِلاً، فكانَ صُدُورُ الكَرّاماتِ منهم قليلاً جدًا حتى كَانُها لا شيءَ بالنَّشبةِ إلى كَرَامَاتِ أولياءِ الأَمَّةِ، وهذا لا يَدُلَ على النَّقْضِ بَلْ يَدُلَ على الكَمَالِ.

وهُنَاكَ أَمْرٌ آخَرُ يَجِبُ مُلَاحَظَتُه، وهُوَ أَنَّ أَي سَالِكِ مَهْمَا تَقْصَ

غُرُوجُه نَقَصَ ثُرُولُه، ولمَّا نَقَصَ ثُرُولُه فقَدْ يتوقّف أَمْرُه بِمَا فَوْق عَالَمِ الأَسْبَابِ، فيصْدُرُ عنه أَمُورٌ تُخَالِفُ الأسباب، وتُسَمَّى كَرَاماتِ؛ فهذا يدلّ على النَّقْصِ. وفيما يَلي أَمثلة توضح ما قلناه.

المِثَالُ الأولُ: كَانَ الحَسَنُ البَصرِئُ رَحِمَه اللَّه مِنْ كَامِلِي أُولِياءِ هذه الأُمْةِ، وَحَامِلِي العِلْمِ الظَّاهِرِيِّ والباطنيِّ، سَبَقَ أَهْلَ عَصْرِه، أَخَلَ الخُرقَةُ مِنْ سَيْدَنا عليُ رضي اللَّه عنه، صَحِبَ ثَمَانِيةً عَشَرَ مِنْ أَصْحَابِ بَدْرٍ رضي اللَّه عنهم أجمعين، كَانَ عُرُوجُه كَامِلاً ونُزُولُه أيضاً كَامِلاً، فكَانَتُ حَياتُه الظَّاهِرةُ تحت الأشبابِ. كَانَ حَبِيبُ العَجَمِيّ مِنْ مُريدِي الحَسَنِ البَصرِيّ رحمهما اللَّه تعالى، لم يكن له عِلْمٌ ظَاهِريً ولَمْ يَكُنْ عُرُوجُه كَاملاً ولا نُزُولُه، وقِصَصْ هذين الشَيخين مُحْتَاجَةً إلى التَّحقيقِ.

كَانَتِ الشَّرِطَةُ تَطَلَبُ الحَسَنَ البصريِّ رحمه الله تعالى حتى يُكَلَفَ بوظيفةٍ حُكُوميَّةٍ، ولم يكن الشَّيْخُ يُرْغَبُ فيها، فَهَرَبَ الشَيخُ الحَسَنُ البصريُ حتى اخْتَفَى في غُرْفةِ حَبيبِ العجميِّ وقال: يا حَبيبُ لا تُخْيِر أَحُدا أَنِي اختفيتُ هنا، بَيْنَمَا كَذَلَكُ إِذْ جاءتِ الشَّرِطةُ فسألُوا حبيباً العجميُ: هَلُ رأيتَ الحَسَنَ البصريُّ؟ فقال: نَعَمْ، اخْتَفَى في هذه المحجريُ، وكَانَ الحَسَنُ البَصريُّ يسمعُ كَلَامَهُم، فَخَافَ كَأَنَ الأَرْضَ خَرَجَتُ مِن تَحْتِ قَدَميْهِ. دَخَلَتِ الشُّرطةُ في الحُجْرةِ فَأَخْفَاهُ الله تعالى عَن أَبْصَارِهِمْ، فَتَشُوا هنا وهناكُ فلمْ يَرُوا الشيخ فرجعُوا، فَخَرَجَ الحَسَنُ البَصريُّ وقال: يا حبيبُ! لِمَ أخبرتَ الشَّرطَةُ أَتِي في الحُجْرةِ؟ فقال: يا عبيبُ! لِمَ أخبرتَ الشَّرطَةَ أَتِي في الحُجْرةِ؟ فقال: يا عالى النَّعَاعُوا أَن يَنظُرُوا إليك؟ يَبْدُو ظَاهِراً أَنْ رُثَبَةَ حَبيبِ العجميُ عالية ، ولَكِنْ كَانَ تَفَكَر الحَسَنِ البصريُ تابعاً لما تحت الأَسْبابِ، وكان تَفكَر حبيبِ العجميُ تابعاً لما فوق الأَسْبابِ، وكان تَفكَر حبيبِ العجميُ تابعاً لما فوق الأَسْبابِ.

كَانَ الشَيخُ الحَسَنُ البِصرِيُ يِمرُ في الشَّارِعِ فرأَى قِبَاء حبيبٍ العجميُ مَوْضُوعاً فَتَحيِّر أَيْنَ ذَهَبَ حبيبُ ولِمَ تَرَكَ القِبَاء ههنا؟ فوقَفَ

ينتظِرُه وبعُذَ قليلٍ رَجِعَ حَبيبٌ العَجَمِيُّ، فسألَه الحَسَنُ البصريُّ: يا حبيبُ في ذِمَّةِ مَنْ تَرَكْتُ هذا القباء؟ فقال الحَبِيبُ: يا سيّدي تُرَكْتُه في ذِمَةِ مَنْ أَقَامَكَ لِحِفْظِهِ، فَظَهَرَ أَنْ تَفَكَّرَ حَبيبٍ العجميُّ تفكّرُ ما فَوْقَ الأَسْبابِ، وتفكّرُ الحَسَن البصريِّ تفكّر ما تَحْتَ الأَسْبابِ.

كَانَ حَبِيبُ العجميُ يريدُ مرَّةُ أَن يَغَبُرَ البَّحْرَ، فلمَّا وَصَلَ إلى الشَّاطئ وَجَدَّ الحَسَنَ البصريُّ جَالِساً فسأله: لِمَاذا تَجْلِسُ ههنا؟ فقالَ: أَنْتَظِرُ السَّفِينَةُ لأَغْبُرَ البَّحْرَ فأخَذَا يَتَكَلَمَانِ، ويَعْدَ لأي قَالَ حبيبُ: تَفَضُل يا سيّدِي أَريدُ الذَّهَابَ، قال هذا وَعَبَرَ البَحْرَ مَاشِياً على المَاء، والحَسَنُ البصريُّ جالسٌ ينتظرُ السَّفينةُ فجاءَتِ السَّفِينةُ فعَبَر البَحْرَ .

يَبُدُو مِنْ هذه القصصِ أَنَّ حبيباً شيخٌ كَامَلُ عالَي المَرْتِيةِ، ولَكِنَّ الْحَقِيقة خِلَاقُه. كَانَ الحَسَنُ البصريُّ شَيْخاً والحبيبُ العجميُّ مريداً. كَانَ الحَسَنُ البَصرِيُّ كَانَتْ حَيَاةُ الحَسَنِ البَصرِيُّ مُوَافِقةً المَعَنِي كَامِلاً وكانَ حبيبُ العجميُّ نَاقِصاً، كَانَتْ حَيَاةُ الحَسَنِ البَصرِيُّ مُوَافِقةً لما تَحْتَ الأَسْباب، وكَانَتْ حَيَاةُ حَبيبِ العجميُّ موافقةً لما قَوْق الأسباب، كَانَتْ حَيَاةُ الحَسَنِ البَصرِيِّ أَقْرَبَ وأَسْبَة بحياةِ نبي لما قَوْق الأسباب، كَانَتْ حَيَاةُ الحَسَنِ البَصرِيِّ أَقْرَبَ وأَسْبَة بحياةِ نبي الله على الله الله على الكَمَالِ مشابهةِ بحياته على الكَمَالِ.

المثال الثاني: عَلِمَ شَيخُ بوفاة ابنه فَلَمْ يَخْزَنُ ولَم يُبَالِ وقال: اسْتَرَدَ مَنْ كَانَ الولدُ أمانتَه، بينما تُوفِي ابن رسول الله على فكانَ يَسْتَغْيِر ويقول: «القَلْبُ يَحْزَنُ والعَيْنُ تُدْمَعُ، وإنَّا بِفِرَاقِكَ يا إبراهيمُ لَمَخْزُونُونَ». كانْتُ حَيَاةُ سَيُد الأنبياء الظاهرةُ مُوافِقةٌ لما تحت الأسباب، ولهذا كان يَبْكي، بَيْنَما كَانَ أَمْرُ الوليَ في ذلك الوَقْتِ أَمْرَ عَابِر الطَّرِيقِ فلَمْ يَخْزَنُ بِقِرَاقِ الوَلدِ.

المثال الثالث: قال تعالى: ﴿ وَأَمَّدُ يَدْعُواْ إِنِّى ذَارِ ٱلشَّلَةِ ﴾ [بونس: ١٤٥] بناء عليه أرشَدَ النبي ﷺ أمُتَه ليسَالُوا الله الجَنَّة ويقولوا: «اللَّهُمُّ إِنَّا نَسْأَلُكَ الجَنَّةُ وَنَعُوذُ بِكَ مِنَ النَّارِ ". بينما رَايِعَةُ البصرِيَّةُ حَمَلَتُ بِإِحدَى يَدَيْهَا النَّارُ وبِالأَخْرَى المَّاءُ وَخَرَجْتُ تقولُ: أَنَا أَخْرِقُ الجَنَّةَ وأَطَهِىءُ جَهَنَّم حتَّى يخلصَ الناسُ العِبادةَ لله تعالى، ولا يَبْقَى لَهُم طَمَعُ في الجَنَّةُ ولا خُوفُ مِنْ جَهَنَّم. فقول النبي على في جانب، وعَمَلُ رَابِعَةَ البصريةِ في جَانِبِ، وعَمَلُ رَابِعَةَ البصريةِ في جَانِبِ، وعَمَلُ رَابِعَةَ البصريةِ في جَانِبِ، وعَمَلُ رَابِعَةَ البصريةِ في جَانِبِ آخَرَ. ولذلك قال الشَّيْخُ المجدَّدُ في مَكْتُوبَاتِهِ: لم يَكُنْ نُزُولُ رَابِعَةَ البصريةِ كَامِلاً فَكَانُ فِكُرُهَا مُوافِقاً لما فَوْقَ الأسباب. رَابِعَةُ المشكِينَةُ إِنْ اطْلَعَتُ على هذا السَّرُ لم تَخْرُخُ قَابِضَةً بإحدَى يديْها النَّارَ وبالأَخْرَى المَاءَ.

فتبيئن مِنْ هذه الأمْثِلَةِ النَّلاثَة أَنَّ بَعْضَ الأولياءِ لَمْ يَكُنْ نُزُولُه كَاملاً، فيكثُرُ منهم صُدُورُ الخَوَارِقِ، ونَتِيجةُ هذا التَّفْصِيلِ أَنْ إِظْهَارَ الكَرَامَاتِ قد يكونُ لِوَضْعِ قَبُولِ الكَامِلينَ في العَامَّةِ، وقَدْ يَكُونُ لِلْعُقُوبَةِ والجَزَاءِ، وقد يَصْدُرُ لناقصِ النزولُ، ولمَّا كَانَ الفَرْقُ صعباً جُعِلُ الأَصْلُ أَنْ كَرامَاتِ وليٌ لا تدلَّ على فَضْلِ.

١٦ - مسألة: الاستقامة قوق الكرامة.

فائدة: الاستيقامة أنْ يَعْمَلَ الرَّجُلُ كُلُ عَمَلٍ في كُلَ وَقْتِ مُوَافِقاً للشَّرِيعةِ والسَّنةِ. والاستيقامة هي أَكْبَرُ كَرَامة. مَكَثَ رَجُلُ في صُحْبة جُنَيْدِ البَّغْدَادي عَدَّة سَنَواتٍ، قال يوماً: يا سيّدي! ائذن لي أرْجِعْ إلى شَيْخِ آخَرَ، فقال: ولماذا؟ قال الرجُلُ: مَكَثْتُ في خِذْمَتِكُم عدة سَنُواتٍ ولَمُ أَشَاهِدُ أَي كَرَامةٍ، فقالَ الشَّيْخُ: وهل شَاهَدُتَ عَمَلاً يُخَالِفُ السُّنَة النبوية؟ فقال: لا، فقال: وأي كُرَامةٍ فَرْقَ هذا؟

أُخْيِرَ الشَّيْخُ أَبُو يِزِيدَ البِسطَامي بِشَيخٍ صَاحِبٍ كَرَامَاتٍ فَفُهِبِ لِلِقَائِدِ، فَرَأَى مِنْ بِعِيدٍ أَنه اخْتَاجِ إلى القَّاءِ البِصَاقِ فَتَقَلَّ إلى القِبْلَةِ فَرَجِعَ الشَّيْخُ أَبُو يَزِيدُ مِن غَيْرِ تَسْليم عليه وقال: مَنْ لَمْ يَسْتَقِمْ على مُسْتَحَبَ كيفٌ بكونٌ من كِبارِ الأولياء؟ فَعَلَامَةً كَوْنِ الرجلِ وليًّا أَنْ تَكُونَ جميعٌ أَخُوالُهِ مُوافِقَةً للسُّنَّةِ والشّريعةِ.

١٧ \_ مسألة: رُفِعَ بناءُ قبورِ الأولياء فوق ما هو معروفٌ وبناءُ السَّقْفِ
 عليها لا يُجُوز.

فائدة: لا يجوزُ البناءُ على القُبورِ كمَّا هو في الحديث الصّحبحِ، فبناء السَّقفِ ورَفْعُ بنائهِ فوق ما هو مَعْروفٌ لا يجوزُ.

١٨ ــ مسألة: يظهر مِنْ بعض الأولياءِ التصرفاتُ والخَوَارِقُ بَعْدَ وَفَاتِهِمْ. لم يَثْقَطِعُ فُيُوضُ أَهْلِ اللَّه بعد الانْتِقَالِ مِنَ الدُّنْيا، بَلْ لَا تُزَالُ السّلسلةُ الروحانيةُ فَلَا يَبْعُدُ ظُهُورُ النَّصَرَفاتِ والخَوَارِقِ مِنْ بَعْضِ الكَامِلينَ بعد وَفَاتِهم.

١٩ \_ مسألة: إنْ رَأَى في المَنَامِ أَنَّ النبيِّ ﷺ رَضِيَ بأمرٍ بخالفُ الشَّريعةَ
 فلا عِبْرَة بهذا المَنَام.

فائدة: قال النبي على: "فإنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ بِي ". قال المُجَدَّد وهو يَشْرَحُ هذا الحَدِيثَ: إنَّه حَدِيثُ صَحِيعُ فَلَا يَتَمَثَّلُ الشَّيْطَانُ بِصُورَتِه التي هو مَوْجُودٌ بها في المَدِينةِ المتؤرّةِ، ولَكِنْ يُمْكِنُ أَن يُرِيهِ الشَّيْطَانُ صُورةً أَخْرَى ويُوسُوسَ في القَلْبِ أَنْكَ تَزى رَسُولَ اللَّه على، فَمَنْ يحقق الشَّرِعةُ وَالسَّنةُ، وإن رأى في المَنَام وليًا يأمُرُ بما يُخَالِفُ الشَّرِع فلا حجّة الشَّرِعةُ والسَّنةُ، وإن رأى في المَنَام وليًا يأمُرُ بما يُخَالِفُ الشَّرِع فلا حجّة في ذلك. بعضُ الناسِ يَرْوَنَ في المَنَام أَنْ أحداً مِنْ آبائهِ وأجدادهِ يأمُرُه بشيءٍ يُخَالِفُ الشَّرِعةَ فيقَعُونَ في أمورٍ ضدَّ الشَّرِيعةِ. أَسْتَغْفِرُ اللَّه هذا بشيءٍ يُخَالِفُ الشَّرِيعةَ فيقَعُونَ في أمورٍ ضدَّ الشَّرِيعةِ. أَسْتَغْفِرُ اللَّه هذا بشيءٍ يُخَالِفُ الشَّرِيعةَ فيقَعُونَ في أمورٍ ضدَّ الشَّرِيعةِ. أَسْتَغْفِرُ اللَّه هذا جَهُلُ كُلُهُ أَنْ يُجْعَلُ الدِّينُ القَويمُ أَدُونَ وأَهْوَنَ مِنَ الرؤيا.

٢٠ \_ مسالة: أغمال لا يَجُوزُ مُبَاشَرَتُها بالقُوَى الظَّاهِرِيةِ لا يَجُوزُ
 مُنَاشَرَتُها بالقُوَى البَاطِنيةِ

فائدة: العَمَلُ الذي لم تُبِخهُ الشَّريعةُ لا يجوزُ بالقُوَى الظَّاهرةِ ولا بالقُوى البَاطِئةِ. مِثَالُ ذَلِك أَنْ يُلْقِي شَخْصُ توجَهاتِه على شَخْصِ ويسخّره لأمورِ مُخَالِفَةِ للشّريعةِ، فهذا لا يَجُوزُ، وكأن يَكُونَ له عَذَاوَةً لِشَخْصِ فلا يَجُوزَ أَنْ يجننه بالتصرّفِ الباطنيُ.

٢١ ــ مسألة: إن اتّفَق صُدُورُ مَعْصِيّةٍ مِنْ وليّ لَمْ يَخِلْ بولايته وكَرَامَتِه إذا
 لم يُصِرُ عليها.

فائدة: صدورُ مَعْصِيةِ اتَفَاقاً مُغْتَضَى البَشرِيَّة، ولَكِنَّ الكَامِلين يَتُوبُونَ بعد مِثْل هذه المَعْصِية توبةٌ يَنَالُونَ أَجراً لا يَنَالُه العَامَّةُ على الأغمَالِ الصَّالِحَةِ، صُدُورُ المَعْصِية مِنَ الأولياء مُمْكِنَ، ولَكِنَ لا يُصِرَون على الذُّنُوبِ لأنه دأبُ الفُسُاقِ.

٢٢ \_ مسألة: ولَدُ الوليّ بدون الأعمال لا يصير شيخاً.

إنَّما عَمَلُهُم إضاءةُ النّيرانِ في الأعْراسِ السَّنويَّةِ أَو جَمُع الجُمُوعِ وتَوزِيعُ الحلّويَاتِ لا يتْبعونَ الشّريعةُ ولا يُجِدُّون توفيقاً للتّبليغِ إلى غيره، فهَذا ضلالٌ كلّه كمّا قال قاتلٌ:

وجَدُوا في المسترّات مَسْصِبَ الإرشَادِ وَعَدُ فَي الدِرشَادِ وَقَعْتُ فِي الدِالغُرابِ أَعْشَاشُ العقّابِ

٣٣ \_ مسألة: الإخدَاثُ في الطّريقةِ كالإخدَاثِ في الشّريعةِ في الإثم.

فائدة: بِدْعَةُ الطَّرِيقَةِ كَبِدْعَةِ الشَّرِيعةِ إِنْ رَسَخٌ هذا القَلْبُ تيسَر الوِقَايةُ مِن بدعَاتِ المشايخ الجُهَّال،

٢٤ \_ مسألة: يُعطَى المُقَرَّبُونَ ثَوابُ العباداتِ أَكْثَر مِن الأَبْرارِ.

فائدة: قال النبيُّ ﷺ: «لا تُسُبِّوا أَصْحَابِي فَلَوْ أَنَّ أَحَداً أَنْفُقَ مِثل أُحُدِ ذَهَباً ما بَلَغَ مُدَّ أُحَدِهِم ولا نَصِيفه.

[أخرجه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي؛ جامع الأصول ج ٨ ص ٥٥٧]

فَشَبُتَ أَنَّ الولِيِّ مَهْمًا تَقَدَّمَ في القُربِ يزدَادُ آجُرُ عِبَادته، وأَيْضاً يؤاخَذُونَ فوق ما يؤاخَذُ الأبرارُ، ولِلَالِكَ قبلَ: خَسَنَاتُ الأَبْرَارِ سَيْثَاتُ المُقَرَّبِينَ.

14

### الباب التاسع

## دروس التصوف

#### زينة وجمال الشريعة المحمدية:

كانَ سيْدُ الأولِينَ والآخِرينَ، محمَّدُ المُضطَفَى أَحْمَدُ المُجْتَبَى ﷺ خَاتَمَ النبيِّينَ لا نبيِّ بَعْدَه، والأُمَّة المحمَّديةُ \_ على نبيتها الصَّلاة والسَّلام \_ آخِرُ أَمْةِ، ودِينُ الإسْلامِ آخِرُ دِينِ في الدُّنْيا. أَنْزِلَتُ أَحْكَامُ الشَّريعةِ المحمَّديَّةِ \_ على صَاحِبِها الصَّلاة والسَّلام \_ لِيُعْمَلَ بِها إلى يَوْمِ القِيامةِ، فَذَكَرَ أَهْمِيَّةٌ بَعْضِ الأَخْكَامُ وعبِّن وسَائِلُها.

ويَغْضُ الأَخْكَامِ ذَكَرَ أَهُمَيْنَهَا وَلَمْ بِحَدَّدُ وَسَائِلَهَا وَذَرَائِعُهَا. والجَكْمَةُ في تَرْكِ تَحْدِيدِ الذَّرائعِ والوسّائلِ أَنْ يَبْقَى هذا الدِّينُ حيًّا يُمْكِنُ العَمَل به إلى يوم القيامةِ، وأَنْ لا يقالَ: إنَّ هذا الدِّينَ جَامِدٌ غَيْرُ صَالِحِ لمُقْتَضَيَاتِ الأَوْضَاعِ المتبدّلة، وأَنْ لا يُقيدُ في حُدُودِ المَسَاجِدِ والمَعَابِدِ كالمسيحيَّةِ الغَيْرِ المُمْكِنِ العملُ بها، فتعيينُ المَقَاصِدِ والتَّوسيعُ في تَخْيير الوسَائِل بدلَ على جَمَالِ الشَّرِيعةِ المحمديّةِ.

#### ذِكْرُ بَعْضِ الْأَمْثِلَةِ:

المِمْثَالُ الأول: قال اللَّه تعالى: ﴿ وَأَعِنْدُواْلَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم بَن قُوْوَ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ ثُرُّهِبُونَ بِيدِعَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

أَمَرَ فِي هَذِهِ الآيةِ بِإَعْدَادِ مَا يُسْتَطَاعُ مِنْ قَوْةِ وأَشِيرِ بَذِكْرِ رِبَاطِ الخَيْلِ أَنَّ المُوادَ بِهِ آلات الجِهَادِ، ولم يُعيَن تَفْصِيلاتٍ أُخَرَ، بلُ قد صَرَّح بالمَقْصُودِ بِأَنْ تَجْمَعُوا مِنَ القَوْةِ مَا يَرَهَبُ بِهَا عَدَقَ اللَّهُ وَعَدَوْكُمَ ـ يَؤْيَدُ الْعَقْلَ السَّلْيَمَ أَنَّ الْعَدُرُ لَا يُرَهَّبُ اليومِ بِاقْتَنَاءَ الْخَيْلِ وَيَجَمِّعِ السَّيوفِ والشّنَانُ والرّمَاحِ، بِلَ لَا بِدَّ مِنْ إَعْدَادِ الطَّائراتِ والبَّواخِرِ والصَّواريخِ والقَنَابِلِ الذريةِ، فَثَبُتَ أَنَّ الشَّرَعَ عَيْنُ الْمَقْصُودِ هَهِنَا، وأَرْخَى العِنَانُ لاختيار الوسَّائلِ والدرائع حسب متطلبات وقت الحَاجةِ.

### المشال الشاني: قال تعالى: ﴿إِنَّا غَنْ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ طُنِوْظُونَ ﴾ [العجر: ٢] .

فَجِفْظُ القُرْآنِ الكَرِيمِ وَإِشَاعَتُهُ فَرِيضَةً مُحْكَمَةً وهَامَّةً، ولَكِنْ لَمْ يبين لنا رسولُ الله على أن اختاروا طريق كذا وكذا حتى وقعت حَرْبُ يَمَامة في عَهْدِ الصَّدِيقِ رضي اللَّه تعالى عنه واستَشْهَد أربعمائة عَدَدٌ كبيرٌ مِنَ الصَّحَابةِ مِن حُفَاظِ القُرآن الكَرِيم، فَبُدًا لعمرَ رضي اللَّه عنه أن يكونَ القُرآنُ الكريمُ مَحْفُوظاً في الصحائف كما هو مَحْفُوظ في الصَدُورِ، فقدَم أمّامَ خليفةِ رسولِ اللَّه عنه أقتراحُ إعدادٍ نسخةِ رسميةِ للقرآن الكريم، فتأمَّلُ الصَّديق رضي اللَّه عنه في بداية الأمر في قَبُولِ هذا الاقتراح، وقال: كَيْفَ نَفْعَلُ شيئاً لم يَفْعَلُه رسولُ اللَّه على؟ فَلَمْ يزلُ عمرُ براجِعُه حتى شَرَحَ اللَّه صَدْرَ أبي بَكْرِ لللك، فأقامَ لجنةُ تحت إشرافِ زيدِ بنِ عني الأنصاريُ رضي اللَّه عنه، فجَمَعَ آياتِ القُرآن الكَريمِ التي كَانَتَ مُكتوبةً على الأَخجَارِ والجُلُودِ والنَّيابِ وأوراقِ الأَشْجَارِ.

قال ابن كَثيرٍ: قال زَبدُ: قال أبو بَكْرٍ: إِنَّكَ رَجُلُ شَابٌ عَاقِلٌ، لا تَتَهمُكَ وقد كُنْتَ تَكتبُ الوحيَ لرسولِ الله ﷺ فتتبّع القرآنَ فالجَمَعُه إلى أَنْ قال... فتتبعتُ القرآنَ أَجْمَعُه من العسبِ واللّخَافِ وصُدورِ الرّجَالِ.

[فضائل القرآن مع تفسير ابن كثير ج ٤ ص ٩٣١]

فتمُّ أمرُ جَمْعِ القُرآنِ الكَريمِ في عَهْدِ أبي بَكْرِ الصَّديق رضي اللَّه

عنه، وتقدّم عثمانُ رضي الله عنه خطوةً فاعدٌ أربَعَ صُورِ لذلك المصحف وآرْسَلُها إلى بلَادٍ مختلفةٍ. يوجَدُ منها مخطوطةً في تاشقند، وأخرَى في مَتْحَفِ إستائبُول إلى اليوم، وأيضاً لم يكن يرسم في المصحف الضمة والفتحة والكسرة والتشديد وأمثالها في عهد الصحابة، وكانتُ لا تُكْتَبُ الإعجَامُ على الياء والتاء وهي اليوم لازمة. فعلم أنه عُينَ هدف حِفْظِ القُرآنِ ونَشْرهِ وأبيح رعايةُ متطلبات العَصْرِ لاختيادِ الوسَائلِ والذرائع، وفوض هذا الأمرُ إلى رأي العُلماءِ مِنْ هذه الأمَّةِ.

المثال الثالث: قال النبي ﷺ: الطّلَبُ العِلْمِ فريضةً على كلّ مُسْلِمًا.

لشرح الشنة ج ١ ص ٢٩٠]

ذُكِرَ في الحديثِ الشَّريفِ ضَرُورةً تَحْصِيلِ العِلْم الدينيَ، ولكنَّ كَيْفَ يَحْصُلُ ولِمْ يُلاكَرَ لها تَفْصِيلاتُ، دون العُلَماء المحدثون فن آسماء الرُّجال وجَمْعُوا مُنونَ الأحاديثِ بأسانيدِها، ما كَانَ للصَّحابةِ عِلْمُ بأسماء الصَحَاح السَّنة لأنه لم يكنَ لها وجُودُ في ذلك الوقْتِ ولا يمكنُ اليومَ تعلَمُ الأحاديثِ بدونِها، رئبِ العُلَماءُ اليوم مَنْهَجاً خاصًا (وهو المُسَمَّى في ديارِنا بالدرس النظامي) لتحصيلِ العلم مُراعاةً للأوضاعِ اليوميَّةِ، فَلَا بدَّ لكلٌ مَنْ يريدُ تعلَم القرآنِ والحديثِ مِنْ أَخَذِ فَنُونِ الصَّرفِ والنَّحُو، فنبين أنَّه قَدْ أخبرَ بأهميَّةِ تَحْصِيلِ العِلْم، ولَكِنْ وُضِعَ عبءُ اختيادِ الوسائلِ والدَّرائعِ على آكْتَافِ عُلَماءِ الأُمَّةِ، والحَمْد لله، إنَّ علماء هذه الوسائلِ والدَّرائعِ على آكْتَافِ عُلَماءِ الأُمَّةِ، والحَمْد لله، إنَّ علماء هذه الأمةِ أدّوا هذه القريضَة حق أدائها.

### جنت إلى المقصود:

تبيّن مِنْ هذه الأمْثِلةِ كالنّهارِ المُضيءِ أنَّ الشّريعة المطهّرة بيّنت أهميَّة بغضِ الأخكَام بدون تعيين أشبابِها ووسَائِلها، وهو دليلُ كَمَالِ الشّريعةِ المُضطفويةِ. وننظُرُ الآنَ إلى طريقةِ الذُّكْرِ والسّلوكِ من هذا الجّانب. قال رسولُ اللّه ﷺ: اإنَّ في الجَسّدِ مُضْغةً إذا صَلَحَتُ صَلحَ الجُسّدُ كلّه ألّا وَهِي القَلْبُ،

### [صحيح مسلم ج ٣ ص ١٢٢٠ طبع بيروت]

فَعُلِمَ أَنْ مُبْنَى صَلَاحِ الإنْسَانِ على صَلَاحِ قَلْبِهِ، ولهذا لا ينظُرُ اللّه إلى صُورةِ الإنْسَانِ وشَكْلِهِ، ولا إلى مَالِهِ وثَرُوتِهِ، بَلْ إلى قَلْبِهِ وأَعْمَالهِ. قال النبيُّ ﷺ: "إنَّ اللَّه لا يَنْظُرُ إلى صُورِكُمْ وأَمُوالِكُمْ ولَكِنْ يَنْظُرُ إلى قُلُوبِكُمْ وأَعْمَالِكُمْ".

#### [شرح السنة ج ١٤ ص ٣٤١]

ويَنْشَأُ ههنا سُؤالُ أَنَّه كَيْفَ يُمْكِنُ تحصيلُ صَفَاءِ القَلْبِ وسَلَامتِهِ؟ فبيِّن طَرِيقَه النبيُّ ﷺ. عن ابنِ عُمَرَ رضي اللَّه عنهما عَنِ النبيِّ ﷺ: "إِنَّ لكلُّ شيءِ صَقَالةٌ وإنَّ صَقَالةً القُلوبِ ذِكْرُ اللَّهِ".

#### [رواه البيهةي؛ الترغيب والترهيب ج ٢ ص ٣٩٦]

أَنْ أَغْمَالَ أَهْلِ الذَّكْرِ وأَشْغَالُهُمْ أَي دروس التصوّفِ كَمَنَاهِجِ الدُّرسِ النَظاميّ ذريعةٌ ووسيلةٌ لنيْلِ المَقَاصِدِ. وفيمَا يَلِي تأييدُ ما قُلْنا بذِكْرِ بعضِ تصُوصِ السَّلفِ الصالحين رحمهم اللَّه تعالى.

# نصوصٌ من كُلام السلف الصالحين:

قال الشَّيْخُ مَوْلَانا رشيد أحمد الجنجوهي رحمه اللَّه تعالى في مَكْتُوبِ له إلى سَالِكِ: المَقْصُودُ من جَميعِ الأشْغَالِ والمَطْلُوبُ من جَميعِ المُراقَبَاتِ ومُلْتَهَاها، هو خُضُورُ القَلْبِ بلا كَيْفِ الذي يسره الله سبحانه وتعالى لك. كانَتْ يُسْبَةُ الصِّحَابةِ رضي اللَّه عنهم هي هذه الخُضُور.

[مكانيب رشيدية ص 10]

وقال الشِّيْخُ الشَّاه إسماعيلُ الشَّهيد رحِمَّه اللَّه تعالى في كِتَّابِهِ إيضَاحُ الحقُّ الضريحِ: أشْغَالُ الصُّوفيَّةِ نافِعَةٌ كالدَّواءِ والعِلَاجِ فيستفيدُ بها وقتَ الحَاجَةِ ثم يشتغلُ في أَغْمَالهِ .

### [إيضاح الحق الصريح ص ٧٨]

قال الإمامُ الربانيُ مجدد الألف الثاني رَحِمه الله تعالى في مَكُنُوباتهِ: لَيْسَ الهَدَفُ مِن قَطْع مَنَازِلِ الطَّرِيقةِ والحقيقةِ سِوَى نَيْلِ الإَخْلَاصِ، وبالإِخْلَاصِ يحصُلُ مَقَامُ الرَضَا. يظن القَاصِرُونَ الأخوال والمَواجِيد مَقْصُوداً والمُشَاهداتِ والتجليّاتِ مَطْلُوباً، وهؤلاء مَخرومُونَ مِن كَمَالاتِ الشَّرِيعةِ، لا شكَ أنْ حُصُولَ مَقَامِ الإِخْلاصِ والوصُولَ إلى مُقَام الرَّضَا يكونُ بعد قَطْعِ هذه الأخوالِ والمَوَاجِيدِ، فمرتبتُها كمُسَاعدِ المَقْصُودِ الحقيقيُ.

#### [المكتوبات ج ١ مكتوب ثالث وسادس]

فَتَبِينَتُ هَذَهِ الحَقِيقَةُ أَنَّ أَعْمَالَ وَأَشْغَالَ المَشَايخِ وسيلةً وذريعةً لنيلِ صَفَاءِ القَلْبِ، ولذلكَ يعدلُها المَشَايخُ نَظَراً لمقْتَضَيَاتِ الوقْتِ والزَّمَنِ. وقال الشَّاهُ إسماعيلُ الشَّهيدُ رحِمَه اللَّه تعالى: تَخْتَلِفُ أَشْغَالُ كُلُّ قَرْنِ ووقْتِ، ولهذا لا يزَالُ محقّقو كلّ طريقِ يحاولون لتجديدِ الأشْغالِ.

[صراط مستقيم ص ٧]

فلا يستطيعُ أحدُ أن يدُعيَ أنّه لا يمكنُ نيلُ صَفَاء القُلْبِ بدونِ هذه الأورَادِ. وقالَ الشَّاهُ وليُ الله المحدّث الدَّهْلُوي رَجِمَه الله تعالى: يغلِبُ على ظنّي أنَّ الصُّحَابة رضي الله عنهم كَانُوا ينَالُونَ النسبةَ بطرقِ أخرَى أيضاً، كالمُواظبةِ على الصَّلاةِ والتُسبيحاتِ بشُرُوطِها والمُدَاومةِ على الطَّهَارةِ وذِكْرِ المَوتِ واستحضارِ الدُّوابِ والعَذَابِ، إذْ يحصُلُ بهذهِ الأمورِ الانْقِطَاع عنِ اللذَّات الماديَّةِ.

أالقول الجميل أ

أقولُ: وإنْ حَصَلَ لأحدِ صَفَاء القَلْب وكَيْفيةُ: "كَأَنْكَ نَرَاهُ" بطريقِ
آخَرُ سِوَى الأَغْمَالِ والأَشْغَالِ المَغْروفةِ، فقد حَصَلَ المَقْصُودُ. هؤلاء
مشتحقونَ للتَبريكِ والتَهنئةِ وإن لم نُوجَد هذه الكيفيَّةُ القلبيَّةُ
والاستخصَارُ، ويصرفُه الوسَاوسُ الدنيويةُ إليها في الصَّلَاةِ، ولا تَنتَهِي
بالطَرْدِ، وترتفعُ الأَيْصارُ تِلْقَائِيا إلى غير المُخرمِ وهو يَمْشِي في الطَريقِ
ونَهْجُمُ على القَلْبِ الوسَاوسُ الشيطانيةُ الشهوانيَّةُ، وينشأ في النَّفسِ
الشرورُ بمدح النَّاسِ ويدلي ببيانِ كَذِبِ لاِخْفَاهِ مَعَاصِبه وسَشْر ذُنُوبهِ مِنَ
النَّاسِ؛ فهذه كلَهَا أَهاتُ بيناتُ للأَمْراضِ الباطِئةِ المُهْلِكَةِ، فيجبُ عليه
عِلاجُ هذه الأَمْراضِ القلبيةِ تعدت رعايةِ المَشَايخِ العِظَامِ، ولا مَفَرٌ منه
ويئنِني أن يُعْلَمَ أَنَّ القُلْبَ السَّلِمَ هو سَبَبُ النَّجَاةِ يَوْمَ الحَشْرِ، قال
تعالى: ﴿ يَوْمَ لا يَنفَعُ مَالُّ وَلا بَنُونَ إِلَّامَنَ أَنَّ اللهُ يَقْلُبِ سَلِيمِ ﴾ الشعرة: ١٨٥ ١٨٥.

اعلمُ أنَّ المَقْصُودَ من دُرُوسِ التَّصوَّفِ نَيْلِ القَلْبِ السُّليمِ والقُلْبِ المُنيبِ، حتى تكونَ حالَةُ السَّالكِ الظَّاهريَّةُ والباطنيَّةُ وسِيرَته وأخْلَاقه، أي اسْتخدامُ الأغضاءِ والجَوَارحِ مُطَابِقاً تماماً بـ: (تخلَّقوا بأخْلَاقِ اللَّه). قال الإمام الغزالي في كِتابِهِ المُنْقِدُ من الضّلالِ: (غَلِمْتُ يَقِيناً أَنَّ الصّوفيَّةُ هُمُ السَّالِكُونَ لطريقِ اللّه تعالى خاصَّةً، وأَنَّ سِيرتَهُمْ أَحْسَنُ الشّيرِ، وطَريقَهُم أَصْوبُ الطُّرُقِ، وأخلاقَهُمْ أَزْكَى الأَخَلاقِ، بلُ لو جُمِعَ الشّيرِ، وطَريقَهُم أَصْوبُ الطُّرُقِ، وأخلاقَهُمْ أَزْكَى الأَخَلاقِ، بلُ لو جُمِعَ عَقَلُ العُقلاءِ وحِكْمَةُ الحُكَماءِ وعِلْمُ الواقِفينَ على أَسْرارِ الشّرعِ من العُلْماءِ ليغيروا شَيْئاً مِنْ سِيرِهِمْ وأَخْلاقِهِمْ، ويبدَلُوهُ بما هو خَيْرُ مِنه، لم يَجِدُوا إليه سَبِيلاً، فإنَّ جَمِيعَ حركاتِهِمْ وسَكَنَاتِهِمْ في ظَاهِرِهِمْ وباطِيهِمْ يَجِدُوا إليه سَبِيلاً، فإنَّ جَمِيعَ حركاتِهِمْ وسَكَنَاتِهِمْ في ظَاهِرِهِمْ وباطِيهِمْ مُقْتَبِهُمْ مِنْ نُورِ مِشْكَاةِ النُّبُوةُ وليس وزاء نورِ النبؤةِ على وجُهِ الأرْضِ تُورُ يُسْتَضَاءُ به.

[المنقد من الضلال ص ٤٩ ـ ٥٠]

# دَلَائلُ الأَحْزابِ والوظَّائِفِ:

رتُب مشايخُ الطَّرِيقةِ الأورَادُ والوطَّائِفَ في ضَوْءِ القُرْآنِ والحَدِيثِ
هيَ لِلْمُبْتَدِئ كَدُواءِ، وللمُنْتَهِي كَغِدَاءِ، لو دَاوَمُ الإِنْسانُ عليها عدَّةُ أَيَّامِ
تحت رِعَايةِ شَيْخ كَامِلِ يجدُ في حَيَاتِهِ الْقَلَابا إِسْلَاميًا وتُورةَ إِيمَائِيَّةُ
وقُرْآنِيةً . وتدخُلُ المحبُّةُ الإلهيَّةُ في عُضْوٍ عُضْوٍ، وينغيرُ رؤيةُ عَيْنِ وتُطُنَّ
لسانِ ومَشْي قَدَم، ويشْعُرُ السَّالكُ كَانَما كَانَ عَلَيْه غِلافُ نِفَاقِ وقد زال،
وبُرَزَ مِن الدَّاخِلِ إِنْسانُ صَادِقُ وخَالِصْ. كَمَا أَنَّ النَّبوَّةَ كَانَتُ كَامِئَةً في
النبيُ عَلَى عَليه الصلاة والسلام: الكُنْتُ نبيًا وآدمُ بينَ الرُوحِ
والجَسُدِة.

[الجامع الصغير ج ٢ ص ٢٩٦]

ورَوَى البِيهِقيُّ: إني عبدُ الله وخاتَمُ النبيّينَ وأبي مُنْجَدِلُ في يَتَقِهِ.

[دلائل النبوة ج ١ ص ٣٨٩]

وَلَكِنِ احْتِيجَ لإظْهارَهِ في العَالَم الظَّاهرِ إلى الخُلُوةِ والذُّكْرِ. (وحَيَاةُ

غار جِزَاء ذليلَ واضِحْ على ذلك). كذلك الولاية تكون كامِنة في الوليْ ولكِنْ تَحُونَ كامِنة في الوليْ ولكِنْ تَحْتاجُ للظُهورِ إلى النَّقْرَى والطُّهَارةِ والمُواظَيةِ على الأوْرَادِ. وقد كَشَفَ عن هذا السَّرْ الإمامُ الرِبَّائيُ مُجَدد الألفِ الثاني بقوله: (كلُّ إنسانِ وليُّ بالقُوّةِ والحَاجَةِ إلى الأَعْمَالِ ليكونَ وليًّا بالفِعْلِ، فكأنُّ كلُّ إنسانِ وُضِعَ فيه اسْتِعْدادٌ لو اسْتَخْدَمَه لأَصْبَحَ وليًّا).

أَنْشَدَ الشَّاهُ بيك خَلِيفَةَ الشَّاهِ أبي المَعَالي أَبْياتاً ومَعْنَاهَا: (ليْسَ أحدُ جَائِعاً سَاغِباً بِلْ في حقيبةِ كلِّ إنسانِ جَوَاهرُ ولاَّل ولا يعرفون فتح عقده، فيمشونَ مُفْلِسينَ قُقَرَاء). كالبذر يكونُ فيه استعدادُ أنْ يكونَ شَجَراً وإن تيسر لذلك البِذْرِ التَّرْبَي تَحْتُ رِعَايةِ بُسْتَانيٌّ في أَرْض خَصْبةِ يصيرُ شُجَرةً مثمرةً، كذلكَ السَّالِكُ لو اشْتَغَلَّ بالأخْلَاقِ الحَسَنَةِ لأورادٍ تَخت ظلَّ شيخ كامل أياماً، تَتَفَتُّحُ زُهُورُ الأَخْلَاقِ الحَسَنَةِ في شَخْصِيَّتِهِ وتُصِيرُ شَجَرةً رُجَائِهِ مشمرةً. وهذه الوضفَةُ جرّبها ملايينُ الناس في الدّنيا واسْتَفّادوا بِهَا. كَمَا أَنَّ صَيْدَليًّا يَقُولُ: إِنْ تَأْكُلُوا السَّكَرِ تُجِدُوهِ حُلُواً، كَذَلَكَ الشَّيْخُ الكَامِلُ عندما يلقّنُ بالأوْرَادِ يكونُ على ثِقَةٍ مِنْ أَنَّه يستفِيدُ السَّالِكُ يَقِيناً، ويكونُ تَحْتَ قَدَمِهِ صَخْرٌ. نَعَمْ لو وَقَعَ شَخْصٌ في يدِ شيخ نَاقِصٍ، أو يَكُونُ الشَّيْخُ كَامِلاً، ولَكِنْ لا يُوَاظِبُ السَّالكُ على الأَوْرَادِ، فهو خَارِجُ عن المَبْحَثِ، وهو مِثْلُ مَريضٍ يأخُذُ الوصْفَةَ من طبيبٍ ذائع الصّيتِ، ويمشيى والوضفَّة في جَيْبِهِ ولا يتناوَلُها ويقولُ بعد أيام للطَّبيبُ: لم أفِقُ، فيسألُ الطَّبيبُ عَلْ تناولتَ الدُّواءَ؟ فيجيبُ المريضُ: نَغَمْ وضَغَتُها في جَيْبِي. فيقولُ الطَّبيبُ: يا شَقِيُّ! لو وضَعْتُه في بَطْنِكَ لَكَانَ مُفِيداً.

ومِنْ جَمَالِ هذه الأوراد أنّها سَهْلةً في العَمَلِ ويَخْصُلُ بها التّركيةُ والإخسانُ، ثم تبسّر العملُ بالشّرع كلّه، وهذا القولُ ثَابِثُ كَثَبُوتِ أَنَّ مَجْمُوعَ (الاثنينِ والاثنينِ أَرْبِعةً). فمَنْ لم يوقِنْ فليجربُ يعرفُ حقيقةً الحَال. وإليكَ تَفْصِيلُ هذه الأوْرَادِ والأَعْمَالِ.

١ ــ الذّكرُ: ويُسَمّى (الوقوفَ القَلْبيُّ) ذِكْرُ اللَّه دواءُ القُلُوبِ وشِفَاءُ مِنَ
 الأمراض البّاطِئةِ. قال الإمَامُ ابن تيميَّةٌ رَحِمَهُ اللَّه تعالى:

ذِكُرُ اللّه للقلْبِ كالمَاءِ للسَّمَكِ يجدُ به السَّالكُ بِشَارةً. ﴿ الْأَرْفِيَ الْكُرُونِ اللّهِ لَلْهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُم

الذُّكُر نُوْعَانِ: لِسَانِي وَقَلْبِي. قال شَاعِرٌ:

لِسَانِي وقَلْبِي يَفْرِحانِ بِذَكْرِهَا وَمَا الْمَرْءَ إِلَّا قَلْبُهُ ولِسَائُهُ تَبَتَ بِالأَحَادِيثِ النِّبويَّةِ أَنَّ الذِّكرَ القلبيُّ يَفْضُلُ على الذِّكْرِ اللسانيُّ سبعينَ مرةً. وقَضْلُ الذُكرِ القلبيُّ على الذُكْرِ اللسانيُّ عقلاً بوجوه آتية :

يُمْكِنُ الذّكر القلبيّ كلّ وقتٍ، ولا يمكنُ الذّكرُ اللسانيُّ كلَّ وقْتِ، قالسَّالكُ عندما يأكلُ الطُّعامَ، أو يُلْقي مُحَاضرةً، أو يَجْلِسُ على المَتْجَرِ يعقدُ مع الزّبونِ لا يَشْتَطبعُ أَنْ يَعْمَلَ بلِسَاتِهِ في وقْتِ واجدٍ عَمَليْنِ؛ فهُو إمّا أَنْ يتكلّمَ، وإمّا أَنْ يَذْكُرَ اللّه تعالى، إذْ يمكنُ في وقتٍ واحدٍ عَمَل واحدٍ، بينما يمكنُ الذّكر القلبيّ كل سَاعةٍ وآنٍ مُشْتَلقِياً وجَالِساً قائِماً وماشِياً.

يُتَحرَّكُ اللَّسَانُ عِنْدَ الذَّكْرِ اللَّسانيِّ، وتهتزُّ الشَّفَةُ فيخافُ على الذَّاكرِ الزَياء، بينما الذَّكْرِ القلبيُّ يعلمُه إما الذَّاكر وإما المَذْكُور، والذَّكْرِ القلبيُّ لا يسمعُه المَلَائكةُ بل يَجِدونَ رِيحاً طيبة، وتتبيّن الحَقِيقةُ يومَ القِيَامةِ أَنَّ ذلك الطَّيبَ طِيبُ ذِكْرِ اللَّه تعالى،

شِغْرُ:

يكونُ بَيْنَ الْعَاشِقِ والمَعْشُوقِ سرَ ﴿ كِرامٌ كَاتِبُونَ لَيْسَ لَهُمْ بِه خَبَرُ

ولهذا يسمَّى الذكرُ القلبيِّ ذكراً خفيًّا.

إِنَّ مَحَلُّ الذَّكرِ في الجِسْمِ الإنْسَانيُّ هو القُلْبُ، وأما اللُسَانُ فهو آلة الإظهارِ فَقَطُّ لَم تَقُلُ أُمُّ لولدِها قطْ: (يا بنيُّ إِنَّ لِسَانِي يَذَكُركَ كثيراً)، بلُ تقولُ دائماً: (إِنَّ قَلْبِي يَذْكُركُ كثيراً) فعلمَ أَنْ مُحَلِّ الذَّكْرِ هو القُلْبُ؛ فتبيّن بالذّلائلِ العقليَّةِ أَنَّ الذّكر القَلْبِيُّ أَفْضَلُ مِنْ الذَّكرِ اللَّسَانِي، قَالَ شَاعِرُ ما مَعْناه:

> كُنُّ خَبِيراً بِالبَاطِنِ وأَجْنبِيًّا عَنِ الظَّاهِرِ هـذا أَخْسَنُ ظَرِيقِ وفي الدَّنيا لَاهِرُ

المَشَايخُ يسمّونَ هذا الذّكُرَ القلبيِّ بالوقُوفِ القلبيِّ. أمر به غير مرة في القرآنِ والحديثِ.

# أَدْلَةً مِنَ القُرآنِ المجيدِ:

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ اَذَكُرُواْ اللّهَ ذِكْرًا كَيْرًا ﴾ [الاحزاب: ١٤١ ﴿ اَذْكُرُوا ﴾ صِيغَةُ أَمَر للجَمَاعَةِ. فأُمِز المؤمنونَ بالذَّكْر الكَثير، ويَغَدَ ذلك وُعِدَ الذَّاكِرُونَ كثيراً بالمَغْفِرَة والجَنّة، قال تعالى: ﴿ وَالنَّكِينَ ٱللّهَ كَيْمِرًا وَالذَّكِرُنِ أَعَدَّ ٱللّهُ لَمْهُم مَعْفِرةً وَأَجَرًا عَظِيمًا ﴾ [الاحزاب: ٣٥،

وينشأ ههنا سُؤالُ وهو: ما مَعْنَى الذَّكْرِ الكَثِيرِ؟ هل يَذْكُرونَ قليلاً بعد كلُ صَلاةٍ، أو يَذْكُرونَ صَبَاحاً ومَشاءَ أو يَذْكُرونَ حتى يَثْعَبُوا، فمَاذا يَقْعَلُونَ؟ قَالَ مُجَاهدٌ تحت هذه الآية: الذَّكْرُ الكثيرُ أَنْ لا يَنْسَاه بِحَالِ، ما مُعْنَى أَنْ لا يَنْسَاهُ بِحَالِ؟

الإنسانُ له أخوالُ ثَلَاثةً: إمَّا أَنْ يكونُ قَائِماً أَو قَاعِداً أَو مُضْطَجِعاً. والمُرادُ بالذَّكْرِ كُلِّ وقْتِ أَنْ يَذْكُرَ اللَّه تعالى قَائِماً وقَاعِداً ومضْطَجعاً، وهذه عَلَامةُ أُولِي الألبابِ قال تعالى فيهم: ﴿ اللَّيْنَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران: 191]. ويؤيدُه ما رَوَى السَّيُوطِي عنه قال: لا يُكْتَبُ الرَّجُلُ مِنَ الدَّاكِرين اللَّه كَثِيراً حتَّى يَذْكُرُ اللَّه قَائِماً وقَاعِداً ومُضَطَّحِعاً.

[الدر المنثورج ٢ ص ٢٠٩]

قال الصّاوي تحت هذه الآية: واعْلَمْ أَنَّ اللَّه تعالى لم يَفُرِضَ فَرِيضَةٌ على عِبَادِه إِلَّا جَعَل لها حدًّا مَعْلُوماً، وعَذَر أَهْلَها في حَالِ العُذر غَيْرِ الذَّكْرِ فَلَم يَجْعَلُ له حدًّا مَعْلُوماً ولم يعذُرْ أحداً في تَرْكِه إِلَّا مَنْ كَانَ مَعْلُوباً على عَقْلِه، ولذا أَمْرَهُم في جَمِيع الأَخُوالِ قال اللَّه تعالى: ﴿ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ آل عمران: ١٩١١ فَفِيه إشارة إلى أَنْ الذّكرَ أَمْرُه غَظِيمٌ وفَضْلُه جَسِيمٌ.

قال عَبْد الله بن عبّاس رضي الله عنهما: ﴿ اللَّهِ يَدَكُونَ اللّهَ فِيكُمُا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِ ﴾ أي باللّه والنّهار في البّر والبّخر، والسّفر والحضر والغنى والفقر، والصّحة والمرّض، والسّر والعلّانية، ومثل هذا الذّكر لَا يكونُ إلّا قلبيًّا أو خفيًّا يمكنُ في كلّ حَالٍ، فعُلِمَ أن الذّكر الكثير المَأْمُورَ يه في القُرآنِ هو الذّكرُ القلبيُّ، والذّكر الخفيُّ المَوْسُوم في اصْطِلَاحِ الصّوفيَّة بالوقُوفِ القلبيُّ، وأمر به في القُرآن المَجيد قال تعالى: ﴿ وَأَنْكُو اللّهُ عَمْدُانَ المَجيد قال تعالى: ﴿ وَأَنْكُو

فَثَبُتَ أَنَّ الوقُوفَ القَلْبِيُّ شَيَّ أُمِر به في القُرآن، فالسَّعيدُ من يَقْضِي أوقَاته لتعلمه تحت إشرافِ المَشَايخِ.

# أدِلَّةُ مِنَ الأَحَادِيثِ:

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِي اللّه عنه سُئِلَ رَسُولُ اللّه ﷺ أَيُّ الْعِبَادِ أَفْضَلُ ذَرَجَةَ عَنْدَ اللّه بَومَ القِيَامَةِ؟ قال: "الذَّاكِرُونَ اللّه كَثِيراً". قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّه! وَشَنِ الغَازِي فِي سَبِيلِ اللَّه؟ قال: "لو ضَرَبَ بَسَيْفِهِ الكُفَّارَ والمُشْرِكِينَ حتى يَنْكُسرَ ويَخْتَضِبَ دَمَا لَكَانَ الذَّاكِرُونَ أَفْضَلَ مِنْه ذَرَجَةً".

أرواه الترمذي؛ الترغيب والترهيب ج ٢ ص ٣٩٦]

ما أبينَ هذا الحديثَ في فَضْلِ الذَّاكِرِينَ كَثِيراً. تَعَالُوا تَلْتَمِسِ الآن دَلِيلَه مِنَ السُّنَّة النَّبويَّة. عَنْ عائشةَ رضي اللَّه عنها قالتُ: (كَانَ رَسُول اللَّه ﷺ يذكرُ اللَّه على كلِّ أحيانِهِ).

[أخرجه مسلم وأبو داود والترمذي؛ جامع الأصول ج ؛ ص ٤٧٨]

فكلمة (كل أحيانه) تَشْهَدُ أنّ المُرادَ الذّكرُ الخفيُ والذّكرُ الفلبيُّ، فكانَتْ عادتُه المُبَاركةُ وسنته البيْضَاء الاشْتِغَالَ بذِكْرِ الله تعالى كلّ وڤت، والمَشَايِخُ الكِرامُ يمرنونَ سَالِكِي الطَّريقةِ بالوقُوفِ القلبيُّ لاثباع، حتى يُضْبِحَ خَالُ السَّالِكِ مُطَابِقاً لِمَا قِيلَ:

#### وست بكارول بيار

ومعناه:

### اليَّدُ بِالعَمَلِ والقَلْبُ فِي الحَبِيبِ

الوقُوفُ القَلْبِيُّ أَنْ يَلْفِتَ الإِنْسَانُ نَفْسَه إلى قَلْبِهِ وَيَلْفِتَ قُلْبُهِ إلى اللَّهُ تعالى، ويفكّرُ في نَفْسهِ مُضطَجِعاً وجَالِساً، ماشِياً ورَاكِباً. إِنَّ قَلْبَهُ يقولُ:

#### 

وهذا هُوَ مَنْشَأَ الآياتِ والأخاديثِ المَذْكُورَةِ، فَثَبُتَ أَنَّ تَعْلِيمَ الوقُوفِ القلبيِّ مُطَابِقُ تماماً للقُرآنِ والحَدِيثِ.

### ٢ \_ الفِكُرُ (المراقبة):

المُرَاقَبةُ: مُشْتَقَةٌ مِنْ الرَّقِيبِ وهُو المنتظرُ والشهيدُ والحارسُ. قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ النساء: ١١. وهي في اضطِلَاحِ التَّصَوفِ الجُلُوسُ في حبُ اللَّه تَعَالَى، فالسَّالكُ يَجْلِسُ مُرَاقِباً مُنْعَزِلاً عن الدَّنْيا رَاغِباً عنها مُتَوَضَّناً مُشْتَقبلَ القِبْلةِ مُغْمِضاً عينيهِ نَاكِساً رأسَه، ويفكّر قليلاً أنْ لا أرضَ ولا سَماءً، ولا إنسانَ ولا حَيَوانَ ولا شَيْطانَ، ولا شيءً، ويفكُّر أنه تأتيني رَخْمَةً مِنَ اللَّه وتشغلُ قلبي فيزولُ بها ظَلَامُ قَلْبِي وظُلْمته ويقُولُ قلبي:

#### 

لا يُمِيلُ قَلْبُ السَّالِكِ إلى الذَّكُر في البِدَايةِ كَلَما يَنكَسُ رأَسَه تَهْجُمُ وَسَاوسُ الذَّنيا كَمَا قَيلَ: كُلَّ إناءِ يترشَّحُ بَمَا فَيهِ. مَا أَنْيَنَ دَلِيلاً على ملِ الفَّلْبِ بالدَّنيا أَنْ يَنكَسَ الإنْسَانُ رأَسَه لِذِكْرِ اللَّه فَيُسيطِرُه وسَّاوسُ الدَّنيا. وَيَنْبَغِي للسَّالِكِ أَلَّا يَخْزَنَ مِنه بَلْ يُفَكَرَ. لَا بِدَّ أَنْ يُفَكِّرَ أَنَّه مُحْتَاجُ إلى جُهْدِ جَليلٍ، ومَا أَخْزَانِي لو الْنَقَل بِهِذَه الأَفْكَارِ إلى الدَّارِ الآخِرَةِ يَوْمَ تَظْهِرِ مَكْنُونَاتُ الصَّدرِ. قال تعالى: ﴿ وَمُثِيلً مَافِي الشَّدُورِ ﴾ العاديات: ١٠٠.

وقال: ﴿ يَمْ ثُلُلُ ٱلشَّرَائِدُ ﴾ [الطارق: ١٩.

وتُأْتِي مِنَ اللَّه رَحْمَةً وتَدْخُلُ قَلْبَه عندما يَجْلِسُ السَّالِكُ ويَظُنَّ انَّ رحمةَ اللَّه تَتَوجُه إليه مُوافِقاً لقُولِهِ عليه الصَّلاة والسَّلام فيما يرويه عن ربَه: «أنا عند ظَنَ عبدي بي».

[رواء البخاري ومسلم والترملي؛ جامع الأصول ج ٤ ص ٤٧٦]

فلو هَجَسَتْ في قُلْبهِ أَفْكَارُ الدّنيا جميع الوقْتِ، وِذِكْرُ اللّه للمحةِ فَقْطُ للتهجُس أَفكارُ الدّنيا في الْيَومِ الثاني أقلّ منه، وفي اليومِ الثّالث أقلٌ مِن الثّاني، حتَّى يأتي زَمَنَّ كلّماً يَخْفِضُ رأسَه ذكر اللّه تعالى وتَخْرُجُ الذّنيا اللّيمةُ من قَلْبهِ. قَالَ شَاعِرٌ ما معناه:

> مَوْجُودةً في القَلْبِ صُورَةُ الحَبيبِ كُلُما أُخْفِضُ الرَّقْبةَ قَلِيلاً أَرَاهَا

يَغْلِبُ النُّعَاسُ خِلَالَ المُراقِبةِ على بَعْضِ السَّالِكِينَ وهذه عَلَامةُ اكْتِسَابِ الفَيْضِ ودَوَامُ الرقيُّ بدلَالةِ قوله تعالى: ﴿ إِذْ يُفَيِّيكُمُ النُّمَاسَ ﴾ قلا ضَرُورَةَ إلى الحُزنِ. السَّالكُ كالدَّجَاجةِ تَجْلِسُ على البَيْض وتُسْخِنُها، فَالنَّيْضُ الذي يُرى جَمَاداً في البِدَايةِ يَذْخُلُ فِيهِ الرَّوحِ حَتَى تَخْرَجَ الأَفْراخُ تشقشق، كذلك السَّالك يبدُو له قَلْبُه في البِدَايةِ كالحَجْرِ، ولَكِنْ بالجُلُوس مُزَاقِباً والتَّسْخِين يأتي وقت يَذْكُر قَلْبه:

### 

والظَّاهر أنَّ هذا العَمْلَ مُفِيدٌ بقَدْرِ ما يَبْدُو خَفِيهَا بالدَّوامِ على المُرَاقَبةِ تُصْبحُ حالَةُ السَّالكِ وِفَقَ ما قِيلَ:

يَلْتَمِسُ القَلْبُ مِرَّةً أُخْرِى أُوقَاتَ تلكَ الفُرصةِ تَجْلِسُ طُوِيلاً ذَاكِرِينَ صُورةَ الحَبِيبِ العَشِيقِ

وطَرِيقَةُ الذِّكْرِ هذه لَيْسَتْ طَرِيقَةَ العُشَاقِ، بَلْ هي دَأْبُ المَحْبُوبِينَ. العُشَّاقُ يَضْرِخُونَ وَيَبْكُونَ. والمَحْبُوبُ يديمُ الذِّكْرَ في القَلْبِ، قال شَاعِرٌ ما معناه:

مَثَنَى يَنضَرُخُ مَنْ كَانَ صَادِقاً في العِشْقِ على شِفَاهِهِمْ خَتَمَ السَّكُوتُ ويذكُرونَ بالقُلُوبِ وفي القُرآنِ والحَديثِ دَلَائِلُ واضِحَةٌ على هذا النوعِ مِنَ الذَّكْرِ.

# دُلَائِلُ مِنَ القُرْآنِ المَحِيدِ:

قَالَ اللّه تعالى: ﴿ وَأَذَكُمْ زُوَلَكَ فِي نَفْسِكَ فَفَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُودَ الْجَهْرِ مِنَ الْفَوْلِ ﴾ الاعراف: ٢٠٥]. قَالَ عُلَمَاءُ التَّفْسيرِ: معنى ﴿ فِي نَفْسِكُ ۗ أَي في قَلْبكَ.

[انظر كتاب التسهيل لعلوم التنزيل للشيخ الإمام محمد بن أحمد بن جزي الكلبي المتوفى ٧٩٧ ـ ج ٢ ص ٦٠ ]

وَقَدْ أَمْرُ فَيِهَا بِالذَّكْرِ إِذْ قُولُهِ: ﴿ الْمُكُرِ ﴾ صِيغَةُ أَمْرٍ، فَلُو اتَّخَذُ المَشَّايِخُ الذَّكْرُ والمُرَاقَبَةَ لَهَذُهِ الآية، فَهَلْ هَذَا امْتِثَالُ بِأَمْرٍ أَو هُوَ بِذُعَةً؟ فعلى النَّاقِدينَ على الذَّاكِرِينَ أَنْ يُقَكِّرُوا بِجَدُّ وتؤدَّةٍ. ومَعُ قَطْعِ النّظرِ عن هذا فمعنى ﴿ فِي نَفْسِكُ ﴾ (في فِكُوكَ) أو (في هَمَكُ) أو (في عَمَلُكُ) أو (في عَلَى هَمَكُ) أو (في تأمَلك) ولا يرادُ به بلسّانِكَ. وهذه الآية كَبُرهانِ مبينِ على النّاقِدينَ على المُراقبةِ. قال المُفتي محمَّد شفيع رحمه الله تعالَى في مُعَارِفِ القُرآن: المرادُ بـ: تضرَعا وخِيفَةُ الذّكر القلبيُ ودون الجَهْرِ من الفَولِ الذّكر اللّسَاني، فعُلِمَ بذلك ثبوتُ الذّكر القلبيُّ، كَمَا عُلِمَ تَفَوَقُ الذّكر القلبيُّ على الذّكر اللّسَاني،

شَمِعْنَا بُعْضَ النَّاقِدِينَ يَقُولُونَ: كَيْفُ يَثْبُتُ الذَّكْرِ القَلْبِيِّ مِنَ القُرآنِ الكَريم، وإلَّا فَلَا الكَرِيم، وإلَّا فَلَا حَاجَةً إلى الحَديثِ الشَّريفِ، ولَكَانَ القُرآنُ كَافِياً، بِلُ لَا حَاجَةً إِذَا إلى صَاحِب القُرآنِ محمَّد ، ولكَانَ نُزُولُ جِبريلِ بالقرآنِ كَافِياً. الذين صَاحِب القُرآنِ محمَّد ، ولكَانَ نُزُولُ جِبريلِ بالقرآنِ كافياً. الذين يَلْتَمِسُونَ كُلُ شَيْءٍ مِنَ القُرآنِ الكَريم مَا نَدْري مَا ظَنَهم بالحَدِيثِ الشَّريفِ، لعَلَهُمْ وجَدُوا عَدَدُ رَكَعَاتِ الصَّلُواتِ وَتَفَاصِيلَ الحُكَامِ الزِّكَاةِ في الشَّريفِ، لعَلَهُمْ وجَدُوا عَدَدُ رَكَعَاتِ الصَّلُواتِ وَتَفَاصِيلَ الحُكَامِ الزِّكَاةِ في الشَريفِ، لعَلَهُمْ وجَدُوا عَدَدُ رَكَعَاتِ الصَّلُواتِ وَتَفَاصِيلَ الحُكَامِ الزِّكَاةِ في الشَريفِ، لعَلَهُمْ وجَدُوا عَدَدُ رَكَعَاتِ الصَّلُواتِ وَتَفَاصِيلَ الْحُكَامِ الزِّكَاةِ في الشَريفِ، لعَلَهُمْ وجَدُوا عَدَدُ رَكَعَاتِ الصَّلُواتِ وَتَفَاصِيلَ الْحُكَامِ الزِّكَاةِ في الشَريفِ، لعَلَمْ التَّهُمُ وَجَدُوا عَدَدُ رَكَعَاتِ الصَّلُواتِ وَتَفَاصِيلَ الْحَدِيثِ التَهُمُ مَنْ الشَّريفِ، قَطْ . وهذا نَفْصَ، وَتَعَالُوا إِلَى المُرافِئِ فَعَطْ . وهذا نَفْصَ، وَتَعَالُوا إلى المُواتِ مَنْ فَلَانَا قَلْبُهُ عَنْ فَلْفَانَا قَلْبُهُ عَنْ فَلَالُوا الْمُواتِ مِنْ فَلَالَهُ اللَّهُ الْعَلَى : ﴿ وَلَا لُولِهُ مَنْ أَفْقَلْنَا قَلْهُ الْحَدِيثِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَدُ الْحَدْلُ الْعَلَوا الْعَلَقَالُونَ الْحَدْلُونَ الْعَلَقَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْدُولُونَ الْوَلَعْلَقُ الْعَلَالُونَ الْعَلَيْلُونَا الْعَلَيْنَا الْمُعْلَقِ الْمُعْلَى الْمُؤْمِنَالُونَ الْعَلَهُ اللْعَالَةُ الْعَلَيْلُونَ الْعَلَيْلُونَ الْعَلَاقُ الْعَلَيْلُونَ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ الْعَلَقَ الْعَلَيْلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْعَلَالُونَ الْعَلَيْنَ الْعَلَقَ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْعَلَقَ الْمُؤْمِلُ الْعَلَيْنَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْعَلَيْنَ الْعَلَيْنَا الْعَلَالُولُ الْعَلَيْلُونَ الْعَلَقَالُولُونَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ اللَّهُ ا

هذه الآيةُ دليلُ واضحُ على أنَّه لا يجوزُ لنا أنَّ نطيعَ من قَلْبُه غَافِلٌ عن ذِكْرِ اللَّه تعالى. ويفهم منه أنَّ علينا إطاعةَ مَنْ في قَلْبهِ ذِكْرُ اللَّه، ولا يُمْكِنُ الإِنيانُ بدَليلِ أوْضحَ منه على الذّكر القلبيّ.

قال تعالى: ﴿ وَآذَكُم النَّم رَبِّكَ وَيَتَثَلَ إِلَيْهِ بَبَيْبِيلًا﴾ المعزمل: ٨] في هذه الآية صيغتا أمْرٍ.

١ اذْكُرِ اسْمَ رَبَكَ. النَّكَتَة المهمَّة ههنا أنَّه لَم يَقُلُ: اذْكُرْ رَبَكَ، وكان يَكُو اسْمَ رَبَكَ، وكان يَكُفِي ظَاهراً ولكِنْ قَالَ: ﴿ وَالْأَكُرُ النّمَ رَبِكَ ﴾ إنَّ الربُ اسمُ صِفَةٍ، فالمَقْصُودُ ههنا الأمْرُ بذكرِ اسمِ الذاتِ اللَّه افتكْرُ اسمِ الله ذِكْرُ اسمِ الربّ، فالنَّابِثُ أَنَّ القرآنَ الكريمَ أَمَرَ بذِكْرِ اسْمِ اللَّه تعالَى.

٢ ـ وتبتّل إليه تبتيلاً. النّبتل: هو اختيارُ الالْقطاعِ للمَخبوبِ عمّا سواه،
 فكأنّ اللّه تَعالى يقولُ: الْقَطِعُوا عَنِ الخَلْقِ وصِلُوا بالخَالِقِ.

وهذا الانقطاعُ عن الحَلْق لا يَحْصَلْ جَالِساً في البيتِ، لا بدُ أَنْ يَعْمَلُ له عَمَلُ ولَكِنْ ماذا يَعْمَلُ له؟ ذَكَرَ المَشَايِخُ طَرِيقاً يَسِيراً هي أَنْ تَحْصَ وقْتاً ما ثُلَ يوم وتجلسَ مُعرائُ سوجهاً إلى شيء مُلُسِساً عيناً عنالمَ مَعرائُ سوجها إلى شيء مُلُسِساً عينا عنالمَ منذه الأغينُ للابد، فتثبتُ في القلبِ اغتِقادَ ضعفِ الذّنيا وشَوْق الانْقِطاعِ عن الخَلْق والاتصالِ بالله سبحانه وتعالى، وإنْ شنتَ التي على رأسِكَ فَنِ النَّوبَ على رأسِكَ وقت أكفن فيه فتزداد به كيفيَّة التبتل، يثبتُ هذا الذّرس بالجُلوس بهذه الهيئةِ سُدسَ السَّاعةِ أو رُبُعها أو يَضفها، قطراتُ الماءِ ناعمةً جداً ولَكِنَ لو تُواصَلُ تَقاطر الماءِ على الحَجرِ مُتواصِلاً يجعلُ فيه فَتْحةً، كذلك الإنسَانُ لو جَلَسَ هكذا كل يَوم يذكرُ:

### السلم، السلمة

لسَوف يأتي وقْتُ يَجْعَلُ ذِكْرَ اللَّه تعالَى في قَلْبهِ سَبيلاً. ومَجْمُوعُ هذه الكَيْفَيَّةِ يُسَمَّى مراقبةً، وهو المَقْصُودُ من هذه الآية، وسَمُّوا هذا التَّمرينَ بالتبتُلِ أو بالمُراقبةِ أو بالمُحَاسبةِ، ولَكِنْ لا مَفَرٌ مِنْ هذه الحقيقةِ أَنْها مأمورٌ بها في القُرآنِ الكَريمِ، فَنَبْتُ أَنَّ المراقبة موافقة لتوجِيهَاتِ قُرآنيةِ.

# دَلَائِلُ مِنَ الأَحَادِيثِ:

وَرَدَ فِي بِدَايَةِ صَحَيْحِ البُخَارِيِّ فِي بَابٍ: كَيْفَ كَانَ بَدْءُ الوَّخِي أَنَّ النَبِيُّ ﷺ يُخْلُو بِغَارِ حَرَاءِ أَيَاماً عَدَيْدَةً مَتُواصِلَةً. مَا كَانَتُ فِي ذَلَكَ الوقتِ صَلَاةً وَلا صَوْم فَمَاذَا كَانَ يَفْعَلُ؟ ذَكَرَ المَحَدَّثُونَ أَنَّه كَانَ صَلَاةً وَلا صَوْم فَمَاذًا كَانَ يَفْعَلُ؟ ذَكَرَ المَحَدَّثُونَ أَنَّه كَانَ

يَقْضِي وَقْنَهُ فِي ذِكْرِ اللَّه تعالَى والتَّوجِهِ إلى اللَّه تعالَى والانْقِطَاعِ عَنِ الْمُشَايِخُ هَذَه السَّنَّةَ. وإن اعْتَرَضَ الخَلْقِ وهي المُسَنَّةَ. وإن اعْتَرَضَ أَحَدُ أَنه كَانَ قَبْلَ إِعْلَانِ النبوَّةِ فَسُوفَ يردَه ما أَمَرَه النبيُ ﷺ بعد إغلانِ النبوَّة. فَعَنْ أَبِي هُريرة رضي اللَّه عنه قال: قال رسول اللَّه ﷺ فيما النبوَّة. فَعَنْ أَبِي هُريرة رضي اللَّه عنه قال: قال رسول اللَّه ﷺ فيما يَرْوي عن ربَّه تبارك وتعالى: "اذكُرني بعد العَصْرِ وبَعْدَ الفَجْرِ أَكْفِكَ فيما بَيْنَهُمَا".

[أخرجه أحمد، كذا في الدر]

بهذه المُنَاسبةِ يأمرُ المشايخُ بهذه المُراقبةِ صباحاً ومساءً. وفيما يَلي أَجْوبة عن أسئلةِ تتواردُ خَوْل الذُّكر والمُراقبةِ.

السَّوْالُ الأولُ: كَلِمةُ الذَّكْرِ ورَدَّتْ للقُرآنِ أيضاً، فَكُلَّمَا أَمَرَ بِالذَّكَرَ أَلَا يحسنُ أَنْ يَرَادَ بِهَا تَلَاوَةُ القرآنِ؟

الجواب: كَلِمةُ الذَّكرِ وإن استُغمِلتُ للقرآنِ الكَريمِ، ولَكِنَ الذَّكْرُ وتِلَاوةَ القُرآنِ المجيدِ عبادتًانِ برأسَيْهِماً. رَوَى الطّبرانيُ في حديثٍ طويلٍ لأبي ذرٌ: \*أوصِيكَ بتَقُوى اللّه فإنه رأسُ الأمْرِ كلّه وعليكَ بتلاوةِ القُرآنِ وذِكْرِ اللّه فإنّه ذِكرٌ لكَ في السّماء ونُورٌ لكَ في الأَرْضِ\*.

[الجامع الصغير عن الطبراني]

أَمَرَ في هذا الحَديثِ بتلاوةِ القُرآنِ وذِكْرِ اللَّه تعالى فتبيَّن أنَّهما عِبَادَتانِ برأسنِهِما، فلا بُرادُ تلَاوةُ القرآنِ عندما أَمَرَ بذِكْرِ اللَّه تعالى.

السّؤال الثاني: يأمُرُ المشايخُ بالأوْرَادِ صَبّاحاً ومساءَ هل لَهُ أَصْلٌ؟

الجُوابُ: نَعَمْ، قال اللّه تعالى: ﴿ وَالْأُرْ زَبُكَ كَيْمَا وَكَيْمَا وَكَيْمَا وَكَيْمَا وَكَيْمَا وَلَكَيْمَ وَالْمُونِ
وَالْإِنْكَوْمِ اللّهُ عَمْرانَ: ١٤١. في هذه الآية نصُّ بالأَمْرِ بالتّسبيحِ صباحاً

السَّوْال الثالث: هل تجوزُ المراقبةُ مُسْتَلقِياً؟

الجُوابُ: نَعَمْ، يُخَاوِلُ أَنْ يُراقَبَ جَالِساً مَتَاذَباً. وإِن حَدَثَ عُذْرُ أَو مَرْضَ تَجُوزُ المُراقبةُ مُضْطَجعاً. قال اللّه تعالى: ﴿ اللّٰبِينَ يَذَكُرُونَ اللّٰهَ فِينَكَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمُ ﴾ ال صران: ١٩١ ]كلمة ﴿ وَعَلَى جُنُوبِهِمُ ﴾ تدلّ على جَواذِ ذِكْرِ اللّه تعالى مُسْتلقِياً.

السَّوْالُ الرابعُ: بعضُ النَّاسِ يَقْفِرُونَ خِلَالُ المُراقِبَةِ هَلُ هذا جَائِزٌ؟

الجواب: طَرَبَانُ الجَذْبِ ثَابِتُ بِالقُرآنِ والحَدِيثِ، فَفي بَغْضِ الأَبِات: ﴿ يَعِزُونَ الْأَنْقَانِ سُجِّنَا﴾ الإسراء: ١٠٧ وفي بغضها ﴿ جَرُوا سُجِّنَا ﴾ وكذلك يدلّ عليه ما جَاء في الحديث: افخر لله ساجداً الله قالَت المشايخ: يجبُ على السَّالَكِ ضَبْطُ كيفياتِه. وإن لَمْ يستَطِع الفَيطَ فَلْنِه المُراقبة. هذا هو الأَوْلَى ولا يحسنُ المُلاعبة.

السوال الخامس: بماذا يَكُونُ تَقَدَم السَّالَكِ أَكُثَر، بالذَّكْرِ أَو بالفِكْرِ؟

الجواب: أولاً يكون التَّقَدَّمُ بالدُّكْرِ حتى يَخْصُلَ فناءُ النَّفْسِ، ثم بالفِكْرِ، ثم يأتي مَقَامُ لا يتَقدَّمُ فيه السَّالكُ لا بالذَّكْرِ ولا بالفِكْرِ، بل برخمَتِه تعالى فقط.

السوال السادس: ما مَعْنَى جَرَيَانِ القَلْب؟

الجواب؛ جَرَيانُ القُلْبِ له معنى عند العَامَّةِ ومَغْنَى عندَ الخُوَاصُ. قمعُنَاهُ عند الغوامِّ شُعُورُ حَرَكَةٍ نَاعِمَةٍ سريعةٍ في القُلْب، ومعناه عند الخواص أن يجري القَلْبُ على الجَوَارِحِ أي يسيطرُ القَلْبُ على الأعْضَاء والجُوارِح، فيكونُ استعمالُها حَسَبَ الشريعةِ والسُّنَّة.

السَّوال السابع: قَالَ الإمّامُ ابن تبميَّةً في كِتَابِهِ العبوديَّة:

(وَكُوُ اشْمِ الدُّاتِ \_ اللَّهِ، اللَّهِ \_ بدونِ تُركيبٍ مع كَلِمَةِ أَخْرَى بذَعَةً. لم يأمُرِ اللَّه تعالى أحَداً بذِكْرِ الاسْمِ مُفْرِداً، ولمُّ يشرَعُ للمُسْلمينَ اسْماً مُفْرداً مَجَرْداً لَا يُقِيدُ الاسْمَ المُفْرة المجرّة للإيمانِ، والثّابتُ بالأخاديثِ النبويَّةِ تعليمُ الجُمْلة المركّبةِ فقطُ مثل: سُبْحَانَ اللَّه، الحَمْد للَّه، اللَّه أكْبَرُ أليْس بصحيح؟).

الجواب: أولا: «سُبُحانَ الله» ليُسَتْ جُمْلَةً مرتَبةً، بل هي مُضَافُ ومُضَافٌ إليْهِ. قال البيضاويُّ تحت قوله تعالى: ﴿ قَالُوا سُبَحَنَكُ لا عِلْمَ لَنَا ﴾ والبره: ٣٣] سُبُحَانَ: مَصْدرُ لا يكادُ يُسْتَعْمَلُ إلا مضافاً منْصُوباً بإضمارِ فِعْلِه.

[تفسير البيضاوي]

بناءً عليه نَقُولُ: إن اسْمَ الذاتِ مُنَادى حُذِفَ عنه حَرْفُ النَّداء جوازاً كما حذف في هذه الآية: ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضْ مَنْ هَدَاً ﴾ وبوسف: ٢٩].

عرّف ابنُ الحَاجِبِ المُنَادى بقوله: هو المَطْلُوبُ إِقْبَالُه بِحَرْفِ نائبٍ مَنَابَ أَدعُو.

[الكالية]

ف «اللَّه» أَصْلُه: «أدعو اللَّه» وهو كُلَّام تامَّ.

وثانياً: قد يذكرُ المبتدأ في الجُمْلةِ ويحذَفُ الخَبَرُ، فاسْمُ اللهُ تعالى مبتدأُ والخَبَرُ، فاسْمُ الله تعالى مبتدأُ والخَبَرُ محذوف كالخَالِقِ والرَّازقِ والقَادرِ، لَعَلُّ الإمامَ ابنَ تيميةً أُشْكِلَ عليه خِلَالَ الكَلَامِ على مَوْضُوعٍ وإلَّا فَلَا مَسَاغَ للإشْكَالِ بعد هذه الدَّلائل.

وثالثاً: يستدلُّ على ذِكْرِ اسمِ اللَّه تعالى بلا ضم ضميمةِ من عدَّة آياتِ مثل:

١ \_ ﴿ وَأَذَكُمْ النَّمْ رَبِّكَ لِنَكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴾ (الإنسان: ٢٥).

٢ \_ ﴿ وَالْوَكُرِ الْمُتَمِّ رَبُّكَ وَبُدِّتُلَ إِلَيْهِ تَبْنِيلًا ﴾ [المعزمل: ٨].

أَمَرَ في هذه الآياتِ بِذِكْرِ اشْمِ الربِّ جِلْ مَجْده، فإنْ سَأَل سَائلُ مَا هو اشْمُ الربُ؟ فيُقَالُ: هو «اللَّه». ذُكِرَ فِي كُتُبِ عِلْمِ الكَلَامِ أَنَّ (الله الممالة علم للذَّاتِ الواجِبِ الوجُودِ المستجمع لجميع صِفَاتِ الكَمَالِ المُنزهِ عن النَّقْصِ والزُّوالِ) فقد ثَبْتَ بهذه الآياتِ جواز ذِكْرِ اسْمِ ذات اللَّه جلَّ مَجْدُه، ويُقَالُ له ذِكْرُ اسْمِ الذَات يشتغلُ السَّالكونَ في الطَّريقةِ في هذا الذَّكْرِ كلَ أَنِ وكلَ ساعةِ قياماً وقعوداً وعلى جُنُوبِهِم، وقد قِيلَ: يُمْكِنُ وَقَفُ الطَبلِ والقِطاعُ السَّلكِ، ولَكِنَ لا يُمْكِنُ لا يُمْكِنُ لا يَمْنَعُ السَّلكِ، أَحْدُ عَنْ ذِكْرِ اسْمِ المَحْبُوبِ. لنتكلمُ لإيضَاحِ علاقةِ المَحْبوبِ والمحبِ في ضَوْء القُرآن الكريم.

يَتْبغي أَنْ تَكُونَ المحبَّةُ مشوقةً شديدةً.

يدلُّ عليه قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُواۤ أَشَدُّ مُمَّا يَقِيُّ ﴾ البغرة: ١٦٥].

يزدادُ الحبُّ بسماعِ الكَلَامِ عن حُسْنِ المَخْبُوبِ وجَمَالِهِ ، يدلُ عليه قوله تعالى: ﴿ وَإِنَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ مَالِنَتُمْ زَادَتُهُمْ إِيمَالَا﴾ [الانفال: ١٢ .

لا يكونُ للمُحِبُ مَطُلُوبٌ سِوَى المَحْبُوبِ. دليله قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَامَنُوا الشَّدُ عُبًّا يَتَوْ ﴾ [البره: ١٦٥].

يطمئنُ القَلْبُ بِذِكْرِ المَحْبُوبِ، والذَّليل عليه: ﴿ أَلَا بِلِكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

يَتَمَلَمَلُ القَلْبُ بِسَمَاعِ ذِكْرِ المَحْبُوبِ دلّ عليه قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَعِلَتْ قُلُونَهُمْ﴾ االانفال: ٢٦.

عِنْدُما يُنهَى المُجِبُّ عن ذِكْرِ المَحْبُوبِ يَشِدُ جميعَ الدَّنيا ويدفَعُها. قوله تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُ ثُكَّ ذَرَهُم فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾ [الانعام: 191 دليلُ واضحُ عليه.

عن أنس رضي اللَّه عنه، أن النبيِّ ﷺ قال: ﴿لا تُقُومُ السَّاعَةُ على

أحد يقول اللَّه اللَّه»، وفي روايةٍ أخرى: «حتَّى لا يُقَالَ في الأرْضِ اللَّه اللَّه».

# [أخرجه مسلم وأخرج الترمذي الثانية؛ جامع الأصول ج ١٠ ص ٣٩٤]

لو لم يَجُزُ ذِكْرِ الاَسْمِ المُفْرِدِ المَجَرَدِ يَفُولُ النّبِيُ ﷺ اَسْمَ اللّه مرةً واحدةً. تَكْرَارُ اَسْمِ الذَّاتِ الله الله دَلِيلُ قويٌ على جَوازِ ذِكْرِ اسْمِ الذَّاتِ وشرعيته وإفَادته للإيمَانِ الذَّليل العقليّ. المُحِبُ يَتَمَلَّمَلُ مِذِكْرِ المَحْبُوبِ.

قَالَ قَائِلٌ: لَمْ تَخْتَفِ الْمَحَبَّةُ شَاعَةً مَتَى ذَكَرَ السَّمَكَ أَخَدٌ، وكذلك يَسْكُنُ ويطمئنُ القَلْبُ بِذِكْرِ المَحْبُوبِ.

قَالَ قائلٌ: ما أَشدَ رَبْطُ الطَّمانينةِ باسْمِكَ، يأتي النّوم على الشّوكِ بالرَّاحة. السَّالكُ إذا كُرُّرَ ذِكْرَ اسْمِ الذَّاتِ سَيْطَر على عُضْوِ عُضْوِ منه إثرَ المَحْبُّةِ الإلْهية اللَّه اللَّه. ما أَحْلَى هذا الاشمَ يصبحُ رُوحي كلّه الحليب الحلو.

فإن قِيلَ: ما الفَائِدةُ بذِكْرِ اسْمِ اللَّه اللَّه وبتَكْرَارو؟ فنقُولُ: سَنُكَرِّرُ اسْمَكَ وإنْ لم يَكُنْ فائدة. نَحْنُ العَاشِقُونَ الشَّائِقُونَ المُحِبُّونَ لاسْمِكَ.

# ٣ \_ الصِّلاةُ على النبيُّ ﷺ:

ما أَكْثَرَ مِنْنَ سِيُد السَّاداتِ ومَعْدَنِ السَّعاداتِ النبيِّ الكريمِ اللهِ على الأُمَّةِ المَرْحُومةِ. لا يُسْتَطَاعُ أداءُ حُقُوقِها، ولا يُمْكِنُ إحْصَاءَ عَدَدها، فهمهما دَاوَمَ السَّالكُ على الصَّلاة عليه بالمَحَبَّةِ والإخْلاص، فهو قليلُ فَضلاً عما سَيَهِبُ اللَّه تعالى من مِثَاتِ الأَجُورِ والثَّوابِ عليها بِلُطْفِهِ وَكَرَهِهِ. مَا زَالَتِ الصَّلاةُ على النبيِّ اللهِ عَمَلَ الصَّبحِ والمَسَاءِ يدلُ على فَضْلِها الآياتُ والأحاديثُ الكثيرة نَذْكُرُ بَعْضَها.

# أدلة مِنَ القُرآن الكريم:

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ وَمَلَيْكُنَهُ يُسُلُونَ عَلَى النّبِيْ يَحَايُهُا اللّهِ مَا مَنُوا مَلُوا عَلَيهِ وَسَلِمُوا تَسْلِيمًا ﴾ الاحزاب: ١٥١ بدأت الآية بخزف التوكيد النّه ثم جَاءَت يصبغة المُضَارع الدّالة على الاستِمْرادِ والدَّوام فالمَعْنى أنّه لا شَكُ أَنَّ اللّه ومَلَادِكَته يُصَلّون دائما أبداً على النبي الكريم، فأي عز وكرم فوقه، فإن الله تعالى أضاف الصّلاة أولا إلى نفسه، ثم أضافها إلى المَنْ الله تعالى أضاف الصّلاة أولا إلى نفسه، ثم أضافها إلى المَنْ الله مَنْ أَمَر بها المُؤمنين ، جزاء الإحسانِ بمثله مِنْ مَكَادِم الاخْلَق، والنبي عليه أغظمُ النّاسِ إحساناً إلينا، فالله سُبْحانه وتعالى أرشَدُنا إلى مُكافأة إخسانِه، وللنبي على شأن عجيب في الحب فإن الله تعالى ذَكر السّمَة مع السّمِه مَع كَلِمَةِ الشّهادة، وذَكر طَاعَته مع طَاعَته، ومحبّته مع محبّته، وصَلَاة المُؤمنينِ مع صَلَاتهِ عليه، قال الشّاهُ عبد القادر رحمه الله تعالى: لِطلّب الرحمة مِن الله تعالى لنبيه وآله قبولية عظيمة تنزلُ عليه مِن الرّحمة ما يليق بشأنهم، وينزل على السّائل قبولية عظيمة تنزلُ عليه مِن الرّحمة ما يليق بشأنهم، وينزل على السّائل عَشْر رحمات بطليه رحمة، فمن شاء الآن جمع ما يريدُ.

نَقُلَ العلَامة السَّخاويُّ عن الإمامِ زين العَابِدين عليٌّ بنِ الحسينِ بنِ عليٌّ رَحِمَهمُ اللَّه تعالى ورضي اللَّه عنهم قال: عَلَامةُ أَهْلِ السُّنةِ كَثُرةُ الصَّلاةِ على رسولِ اللَّه ﷺ.

[القول البديع ص ٥٦]

### دلائل من الأحاديث النبوية:

عَنْ أَبِي هريرة رضي الله عنه، أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: امْنُ صلَّى عليٌّ صَلَاةً واجِدةً صلَّى الله عليه عَشْراً ".

[رواه مسلم وأبو داود والنسائي والترمذي وابن حبان في صحيحه؛ الترغيب والترهيب ج ٢ ص ٤٩٤] رَوْقَ الطَّبرانيُّ أَنَّ رَمَبُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: امْنُ صَلَّى عَلَيَّ صَلَّاةً واحدةً صَلَّى اللَّهُ عليه مائةً، واحدةً صَلَّى الله عليه عليه مائةً، وأحدةً صَلَّى الله عليه مائةً، ومَنْ صَلَّى عليُ مَائةً مِنْ النَّارِ ومَنْ صَلَّى عليُّ مَائةً مِنَ النَّارِ ومَنْ صَلَّى عليُّ النَّارِ ومَنْ صَلَّى عليُّ النَّارِ ومَنْ النَّارِ ومَنْ النَّارِ ومَنْ النَّارِ ومَنْ النَّارِ والنَّهُ مِنْ النَّهُ لِينَ عَيْنَهُ مِرَاءةً مِنْ النَّارِ وأَسْكَنَهُ اللَّهُ يُومَ القَيَامَةِ مُعَ الشَّهِداءِ.

[القول البديع ص ١٠٣، الترغيب والترهيب ج ٢ ص ٤٩٥]

وعَنْ جابِرٍ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رسولُ اللّه ﷺ: «مَنْ صلّى عليٌّ في كلَّ يوم مائةً مرةٍ قَضَى اللّه له مائةً حاجةٍ، سبعينَ لآخرتهِ وئلائينَ منها لدُنياهُ».

#### [القول البديع ص ١٢٨]

ولهذا يأمُرُ المشابخُ النقشينديونَ السَّالكينَ بالصَّلاة على النبيُ ﷺ مائةَ مرةِ كلَّ صباحِ ومساءِ وقولهم: اللَّهمَ صلَّ على سيَّدِنا محمَّدِ وعلى آلِ سيَّدنا محمَّدِ وبَارِكُ وسَلَمْ، صيغة صلاة مختصرة وجامعة.

ومِن قَمَراتِ الإَكْثَارِ مِنَ الصَّلاةِ على النَّبِي عَلَيْ تَكُفِيرُ الْخَطَايَا وَتَوْكِيةُ الأَعْمَالِ، ورَفْعُ الدَّرجَاتِ، ومعفرةُ الذُّنُوبِ واسْتِغْفَارُها لَقَائِلها، وكتابةُ قِيراطِ مِثْل مِنَ الأَجْرِ والكَيْل بالمِكْيال الآوْفَى، وكفاية أَمْرِ الدُنيا والآخرةِ لمن جَعَلَ صَلَاةً عليهِ، ومنحوُ الخَطَايا وفَضَلُهَا على عَتْقِ الرَّفَاتِ، والنَّجَاة بها مِنَ الأَهْوالِ وشَهَادةُ الرَّسُولِ بها، ووجُوبُ الشَّفَاعَةِ ورضَى اللَّه ورَحْمَته، والأَمان مِنْ سَخَطِه، والدُخولُ تُحْتَ ظلَّ العَرْشِ، ورجْحَان المِيزانِ وورُودُ الحَوْضِ، والأَمانُ مِنَ العَطَشِ والمِثْقُ فِل النَّوْتِ، والجَنَّةُ فبل الصَراط ورؤية المقعد المقرّب مِنَ العَلْشِ والمِثْقُ فبل المَوتِ، وكثرةُ الأَزْوَاجِ في الجَنَّةِ ورجْحَانُها على أَكْثَرُ مِنْ عِشْرِينَ عَزْوةً، المَوتِ، وكثرةُ الأَزْوَاجِ في الجَنَّةِ ورجْحَانُها على أَكْثَرُ مِنْ عِشْرِينَ عَزْوةً، المَوتِ مِن العَلْمُ بِركتها، وتنفي بها من الحَواتِجِ مائةُ بلُ أَكْثَرُ وأَنَها عبادةً، وأحبَ الأَعْمَالِ إلى وتنفي بها من الحَواتِجِ مائةُ بلُ أَكْثَرُ وأَنَها عبادةً، وأحبَ الأَعْمَالِ إلى اللَّه، وتزين المجَالِس، وتنفي الفَقْرَ وضِيقَ العَبْشِ ويلتمسُ بها مظانَ المِنْ المَوْرِينَ المَالَ بها مظانَ

الخَيْر، وأنَّ فَاعِلَها أولى النَّاس به، وينتفعُ هو وولده وولد ولده بها، ومَنْ أهديتْ في صحيفته بثوابِها، وتقرّب إلى الله عزّ وحِلّ وإلى رسوله، وأنَّها نُورُ وتنصُرُ على الأعداءِ وتطهّرُ القُلْبَ مِنَ النَّفَاقِ والصَّدأ، ويوجب محبَّةُ الناسِ ورؤيةَ النبيُ ﷺ في المَنَامِ.

[القول البديع ص ١٠١]

فعلَى سَالِكِي الطَّريقةِ أَنْ يُقَدَّمُوا هديةَ الصَّلاةِ صُبُحَ مُسَاء بمحبَّةِ وأذب إلى النبيُّ ﷺ،

# عدة أسئلة تُسأل عموماً عن الصلاة على النبي ﷺ وأجوبتها:

س ١: اللَّهُ وَمَلَائِكُتُه يَصِلُونَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ فَمَا الْخَاجَّةُ إِلَى صَلَاتِنَا؟

ج : صَلَاتُنا على النبي ﷺ لَنِسَتْ لأنْ النبي ﷺ مُختاجٌ إليها وإلّا فَلَا خَاجَة إلى صَلَاةِ المُلاتُكة بَعدَ صَلَاةِ اللّهِ عليه، بَلْ صَلَاتُنا لإظْهَارِ عَظْمَةِ النبي ﷺ وصَلَاتُنا سَبَبٌ لكفّارةِ ذُنُوبِنا وارْتِفَاع درجاننا.

س ٧: سَمِعْنا أَنَّ النبيِّ ﷺ سَوْفَ يَضَعُ في كَفةِ شَخْصٍ مِنْ أَمَّتهِ بطاقةً صغيرةً فيثقلُ الميزانُ كَيْفَ ذلك؟

ج : المُنْزِلَةُ عند الله تعالى للإخلاص، كُلَما ازْدَاد الإخْلَاصُ ازدادَ الوزْنُ، ودَلِيلهُ رجْحَان بِطَاقة صغيرة مُكْتُوبٌ عليها كُلِمَةُ الشَّهادةِ على تِسْعةِ وتسعينَ دفتراً للذنوب، كلُّ دفترِ ممتذ مُنْتَهي بَصَرهِ.

س ٣: هل يُجُوزُ أن نقولَ: صليتُ على مُحمَّدٍ، أو أَصَلِّي على محمَّدٍ.

ج : إنَّ النبيِّ بِينَ مُنَزَّهُ عن العُيوبِ بِينَمَا نَحْنُ مجموعة عُيوبٍ
ونَقَائضَ، وكيف يثني من هو مجموعة العيوبِ لمَنْ هو سَالِمُ من
كلُّ عَيْب؟ قال قائل: ما معناه:

إِنْ أَغْسِلْ فَمِي بِالْمِسْكِ وَمَاءِ الوِرْدِ ٱلْفَ مِرْةِ قالتَفُوه بِالسَمِكَ الآنَ كَمَالُ سُوءِ الأَدَبِ إذَنْ نَطْلَبُ مِنَ اللَّه تعالى في قُولِنا: اللَّهِمَ صَلَّ عَلَى مَحَمَّدٍ أَنْ تَنزلَ الصَّلاةُ والرَّحمةُ من الربِّ الطَّاهِرِ على النبيِّ الطَّاهرِ.

س £: هل يجوز للحائض أن تُصَلَّي على النبيُّ على

ج: يَجُوز للحائض التفوّه باسم الله تعالى وباسم النبي في والنطق بالشهادتين، والاستغفار، والصّلاة على النبي في. قال الفُقهاء: المُعَلَّمة التي تُدرس وتعلم تلميدتها في هذه الحالة عليها أن تُعَلَّمها كلمة كلمة، ولا تمس المصحف بيدها.

س 🎳 هل تجوز الصلاة على النبيُّ ﷺ بدونِ وضوءِ؟

ج : يجوزُ، ولكنَّ الصَّلاةَ على النبيُّ ﷺ طَّاهِراً نورٌ على نورٍ .

س ٦: ما الحِكْمَةُ في الإكْتارِ مِنَ الصَّلاةِ على النبيِّ ﷺ يَوْمَ الجُمُعَةِ؟

ج : وَرَدَ في بعضِ الرواياتِ أَنَّ النبيِّ ﷺ انتقلَ مِنْ صُلبِ أبيهِ إلى بَطْنِ
 أُمّهِ يَوْمَ الجُمُعَةِ، وأيضاً كما أنَّ النبيِّ ﷺ سيّدُ الأنبياء كذلك يَوْمُ
 الجُمُعةِ سيّدُ الأيام. فتحقق بين يُوم الجُمُعة وكثرةِ الصّلاة مناسبةً.

س ٧: يبدُو في الصّلاةِ بقولنا: كَمَا صَلَيْتَ على إبْراهيم بعد قولنا: اللّهم صلّ على محمّدٍ. إنّ لإبراهيم عليهِ السّلامُ أفضليةً.

ج : يعرف علماء العربية أنْ كُلِمة كُمّا قد تُذْكَرُ للأَعْلَى وقَدْ تُذْكر للأَعْلَى وقدْ تُذْكر للأَدْنى. قال تعالى: ﴿ مَثَلْ تُورِهِ كَيشَكَوْمَ مِهَا مِصْبَاحٌ ﴾ [النور: ٣٥].

وأي مناسبة بين الله عزَّ وجلَّ وبين السّراجِ؟ ذَكَر الحَافِظ ابن حُجرٍ رحمه الله فِي الفتح الباري عَشْرةً أجوبةٍ عنْ هذا السؤالِ، وذُكّر في مَكْتوباتِ المجدَّد تفاصِيله.

#### ٤ \_ الاستغفار:

الاستغفارُ مائةً مرةٍ كل يومٍ صباحاً ومساءً. مشايخُ السّلسلةِ

النقشبندية يستغفرونَ بصيغةٍ جامعةٍ ومختصرةٍ جداً وهي: أَسْتُغْفِرُ اللَّه ربِّي مِنْ كلّ ذنبٍ وأتوبُ إليه،

# أدلةُ مِنَ القُرآنِ الكريم:

دليل 1: قال تعالى: ﴿ السَّنْفِرُوا رَبَّكُو ثُمَّ نُوبُوا إِلَيْهِ﴾ [مود: ٥٧] أَمَرَ في هذه الآيةِ الكريمةِ بالاسْتِغْفَارِ، فمشايخُ نقشبند يستغفرونَ بخايةِ تَدَّامةٍ كُلُّ يوم عملاً بهذا الأمر ويرشدونَ السَّالِكِينَ بهذا التَّوجُهِ.

دليل ٧: قَالَ نُوحٌ عليهِ السَّلامُ لقُومِهِ: ﴿ فَقُلْتُ اسْتُقَهِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَقَارًا لِرَسِلِ السَّمَاءُ طَلِيكُمْ مِنْدَارًا وَتِعْدِدُو بِالنَوْلِ وَبِينِ وَعِمَلُ لَكُرُ جَسْرَ وَمِعْمُ لَكُرُ الهُوا؟ النوح: ١٠ - ١٢].

دليل ٣: قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كَانَ آمَّهُ لِلْمُذِّبَهُمْ وَأَنَّ فِيهِمْ وَمَا كَانَ آمَّهُ لِلْمُذِّبَهُمْ وَأَنَّ فِيهِمْ وَمَا كَانَ آمَنَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ بَسَنَعْفِرُونَ﴾ والانفال: ٣٣].

قَالَ ابنُ عباسٍ رضي الله عنهما في تَفْسير هذه الآية: كَانَ فيهم أَمْنَانِ: النبيُ في والاستغفار، فذهب النبي في ويقي الاستغفار.

[این کثیر ج ۲ ص ۴۱۲]

دليل ؛ قال تعالى: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِنَ ٱلْيَٰلِ مَا يَهَجَنُونَ وَبِالْأَصَارِ مُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ والذاريات: ١٧ و١٨ ].

### دلائل من الحديث النبوي الشريف:

المدليل 1: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سُجِعْتُ رَسُولُ اللَّه ﷺ يقولُ: واللَّهِ لأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ وأَتُوبُ إليه في اليومِ أَكْثَرَ مِنْ سبعينَ مرةً. الدّليلُ ٢: قَالَ البيضاويُ في التّفسيرِ: ورُوي عنه ﷺ: "إني لأَسْتَغْفِرُ اللّه في اليَوْم والليلةِ مائة مرّة".

[رواء البخاري والنسائي وابن ماجه؛ تفسير البيضاوي ص ٥٢١]

قَالَ المُحَدِّثُونَ: التَّكَلَمُ مِنَ النَّبِي اللهِ بَصِيغَةِ الاسْتِخْفَارِ كُلِّ يَوْمِ سبعين مرة أو مائة مرة لإظهار العُبُوديَّةِ، وتَعْلِيمُ أَمْنَهِ وإلَّا فَهُو كَانَّ مُخْفُوراً له، وقوله تعالى: ﴿ لِيَغْفِرُ لِكَ أَلَهُمَا نَقَدَّمَ مِن ذَلِكَ وَمَا تَأْخَرُ ﴾ الفنح: ٢٦ ذَلِيلٌ قويً عليه.

الذليل ٣: عَنْ أَبِي يَكْرِ، غَنْ رَسُولِ اللّه ﷺ أَنَّه قَالَ: "عَلَيْكُم بِلَا إِلَّهَ إِلاَ اللَّهَ وَالاَسْتِغْفَارِ، فَأَكْثِرُوا منها فَإِنَّ إِبليسَ قَالَ: أَهْلَكُتُ النَّاسَ بالذُنوبِ وأَهْلَكُونِي بِلَا إِلَٰهِ إِلاَ اللّهِ والاَسْتِغْفَارِ !.

أنفسير المظهري ج ١٠ ص ١٨٤ آ

الدّليل ٤: قَالَ العلّامةُ ابنُ كَثِيرٍ رحمه اللّه وهو يَتَكَلّمُ عَنِ الاستغفارِ: عن ابنِ عباسٍ رضي اللّه عنهما قالَ: قالَ رَسُولُ اللّه ﷺ:
المَنْ لَزِمَ الاسْتِغْفَارَ جَعَلَ اللّه له مِنْ كُلّ همٌ فَرَجاً ومِنْ كُلّ ضِيقٍ مَخْرِجاً ويرزُقُه من حيث لا يَخْتَسِبُ ٩.

آلبو داود ج ۱ ص ۲۲۰، تفسير ابن کثير ج ۲ ص ٤٦٠ آ

الذليل ٥: عَنْ فُضَالَةً بِنِ عُبِيدٍ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: "العَبْدُ آمنٌ مِنْ عَذَابِ اللَّه ما اسْتَغْفَر اللَّهَ عَزْ وجَلَّ".

أابن كثير ج ٢ ص ٢٣١٢

فعلَى السَّالَكِ أَنْ يَسْتَغْفِرَ ويَتُوبَ مِنْ ذُنُوبِهِ كُلَّ يَوم، ويرَى ذَلَكَ واجباً. وفي إكْمالِ الشَّيم: يا صَدِيقي ارتِكَابُك بالذَّنب برجَاء التَّوبةِ وتأخِيرُك التَّوبة برجاءِ التوبةِ دليلُ فُقْدانِ عَقْلِك. قال اللَّه ربِ العزَة: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ ثُوبُواْ إِلَى النَّهِ قَوْمَةً فَمُومًا﴾ السعريم: ١٨. وقسال فسي مسقسام آخسز: ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى اللَّهِ جَمِيعُنَا أَبُّنَهُ النَّوْمِنُونَ لَعَلَّمُوَّ تُقْلِحُونَ ﴾ النور: ٢١.

أَجْمَعَ الْأَدْمَّةُ المُجْتَهِدُونَ على وُجُوبِ التَّويَةِ، فَتَح اللَّه سُبْحانه وتعالى بابّ التوبةِ حتى تَأْتِيَ سَكُرَةُ الموتِ أَو تَطْلَعَ الشَّمسُ مِنْ مَغْرِيها. قَالَ النبيُّ ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّه عزَّ وجلٌ يقبلُ النُّوبةَ مَا لَمْ يُغْزَغِرُ ۗ .

[الترمدي]

وقال عليْهِ الصَّلاةُ والسَّلامُ: "مَنْ ثَابَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمسُ مِنْ مَغْرِبها ثَابَ اللَّهُ عليهِ».

[رواه مسلم]

يَغْفِر اللَّهُ سبحانه وتَعالَى للتائِبينَ مِنَ الذَّنوبِ كَأَنْهِم لَم يُذْنِبُوا قَطَّ. قال عليهِ الصَّلاةُ والسَّلامُ: «التَّائِبُ مِنَ الذِّنْبِ كَمَنْ لَا ذَنْبَ لَهُا.

إذا أَحَبُ اللَّهُ تعالى عبداً فلا يَغْفِرُ ذُنُوبَه فَقَطْ، بل يبدّلُ سيئاتِهِ حَسَنَاتٍ. قال تعالى: ﴿ فَأَوْلَتِهاكَ بُبُدِلُ آلَتُهُ سَيِّقَائِهِمْ حَسَنَاتٍ ﴾ (الفرقاد: ١٧٠.

رَوَى عِشْرِانُ مِنُ مُسَيِّسٍ رَسِي اللَّهِ عَنْهِ أَنَّ صَحَابِيًّا ثَابَ تَلْهِ قَلْهِ قَلْهِ قَلْهِ قَلْهِ ضَادِقَةً حتى قال عليه الصَّلاةُ والسُّلامُ: «لَقَدُ ثَابَ توبةً لو قُسِمَتُ بَيْن سَبْعِينَ مِنْ أَهِلِ المدينةِ لَوْسِعَتْهُمْ».

عَنْ أَنْسِ بِنِ مَالِكِ رضي اللَّه عنه أنَّه قَالٌ: قَالَ رسُولُ اللَّه ﷺ: اللَّهُ أَفْرِحُ بِتُوبِةِ عَبْدِه مِنْ أَحَدِكُم مَنْقَطَ على بَعيرهِ، وقد أَضَلَّه في أرضِ فلاقِه .

#### [أخرجه البخاري ومسلم]

ولِمُسْلِم أيضاً قال: قَالَ رسولُ اللّه ﷺ: ﴿ للّهُ أَشَدُ فَرَحاً بِتُوبِةِ عَبْده حَين يَتُوبُ إليه مِنْ أَخَدِكُمْ كان على رَاحِلَتهِ بِأَرضِ فَلَاقٍ، فَانْفَلْقَتْ مِنه وعَلَيْها طَعَامُه وشَرَابُه فأيسَ مِنها فأتى شَجَرةً فاضطَجَعَ في ظِلَها، قد أَيِسَ مِن رَاجِلَتهِ، فَيُنَا هُو كَذَلِكَ إِذَا هُو بِهَا قَائِمةً عَندَهُ فَأَخَذَ بِخِطَّامِهَا، ثُم قَالَ مِنْ شَدَةِ الفَرَحِ: اللَّهُمَّ أَنْتَ عَبُدي وَأَنَا رَبُكَ، أَخْطأَ مِنْ شِدَّةِ الفَرَحِ».

[جامع الأصول ج ٢ ص ٥١٠]

قَالَتِ المَشَايِخُ: لَمُّا طُرِدَ الشَّيْطَانُ استُمْهِلَ وقال: ﴿ رَبِ أَلْطِرُقَ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْمَثُونَ﴾ [الحجر: ٣١]، قال الله تعالى: ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُطَرِقَ إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ ٱلْمُعْلُومِ ﴾ [الحجر: ٣٧، ٣٧، قانْظُرْ لو أُمْهِلُ الشَّيْطَانُ اللعينُ فلم لَا يُمْهِلُ لمذنبي الأمةِ المحمّديةِ؟

قَالَ الحَافِظُ ابنُ كثيرٍ: وفي رواية قَالَ إبليسُ: وعَزَّتَكَ وجَلَالُكَ لا أَزَالُ أَغُوبِهِمْ مَا دَامَتْ أَزُواحُهُمْ في أَجْسَادِهِمْ، فقال اللّه عزَّ وجلَّ: \*وعزَّتِي وجَلَالِي لا أَزَالُ أَغْفِرُ لَهُمْ مَا اسْتَغْفَرُونِي\*،

[ثفسير ابن كثير ج ٤ ص ١٧٨]

ثَانَ شَيخٌ تَبِيرٌ يَشْنِي إِذْ رَأَى شُبَاناً يَخْتَسِمُونَ. لَلْمَا مِرَّ الشَّيئُ بِهِمُ قَالَ شَابُّ: يَا سَيْدِي! أَفْيَنا فِي رَجُلَيْن، رَجُلٍ لَمْ يُلْذِبْ قَطْ، ورَجُلٍ أَذْنَبَ ثُم تَابَ تَوْبَةً نَصُوحاً أَيْهُما أَفْضَلُ عِنْذَ اللّهِ تعالى؟ وعلَى قَلْب أَيْهِما نظرةً خاصَّةً للّه تعالى؟ وعلَى قَلْب أَيْهِما نظرةً خاصَّةً للّه تعالى؟ فقالَ الشيخُ: أنَّا أَنْسُجُ النِّسِيخِ وله خُيوطَ طويلةً لو الْحَلَ خَيْطُ أَعَقُدُه ثَم أَلَا حِظُه حتى لَا ينحلُ مرةً ثانيةً، فلعلَ المُلْنِبَ الذي رَبِطَ عَلَاقَته بربه بعد أن انحلت علاقته بربه بتوبةٍ نَصُوح، يكون لله على قَلْبه نظرٌ خاصَ حتى لا يبعد ذلك العبد. سبحان الله.

قيلَ: يا عَبْدِي ذُنُوبُك قليلةً ورَحْمَتِي كثيرةً، وإن كانَتْ ذَنوبُك بعدد نُجُومِ السَّماءِ، أو كَانَتْ بعدد أورَاقِ أَشْجَارِ الدَّنيا كلَّها، أو كَانَتْ بغدد ذرَّاتِ رمالِ جميع الدنيا، أو مِثْل زَبْدِ البخارِ كلَّها، فذئُوبُك قليلةً ورَحْمَتِي كثيرةً، فأتِ وثُبُ أقبل تُوبَتَكَ حتى قَالَ: يا عَبْدي إنْ أَنْتَ نُبْتَ ثم نُقَضْتَ توبتك، ثمَّ تبتَ ثمَّ نَقَضْتَ توبتكَ، ثم ثُبْتَ ثم نَقَضْت، إنْ نَقَضَتَ مَائَةً مَرَةٍ فَالْنَهِ وَتُبُ يَا غَبْدَي، إِنَّ أَلْتَ ثُبْتَ مَائَةً مَرَةٍ وَنَقَضَتَ مَائَةً مَرَةٍ فَبَابِي الآنَ مَفْتُوحٌ فَاتِ وَتُبُ أَقْبَلْ ثَوْيَتُكَ، وقَدْ صَدْقَ مَنْ قَالَ: (أُمُّةً مُذْنِيَةٌ وَرَبُ غَفُورٌ).

# ٥ \_ تِلَاوةُ القُرآنِ الكَريم .

يَلَاوَةُ جزءٍ أَو يُضِفُّ جِزْءٍ مِنَ القُرآنِ الكَريم كُلِّ يوم.

# أُدلَة مِنَ القُرآنِ الكريم:

الدّليل الأول: قال تعالى: ﴿ أَأَزُمُواْمَا يُبَكّرُ مِنَ الْفُرْمَانِ ﴾ [المزمل: ٢٠]. أمر في هذه الآية بتلاوة القُرآنِ الكَريمِ، ولهذا بأمُرُ المَشايخُ سَالِكي الطّريقة بِتلاوةِ القُرآنِ الكَريم.

الدّليل الثاني: قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ الْكِتَبُ يَتَلُونَهُ حَقَّ يَلاَوَتِهِ ﴾ [البغرة: ١٢١].

# أدلةً مِنَ الحَديثِ الشّريفِ:

المدَّليلُ الأولُ: رَوَى الطَّبَرَائِيُّ، أَنَّ النَّبِيُّ قَالَ لِرَجُلِ وهو يُوصيهِ: «أُوصِيكَ بِتَقْوَى اللَّه فإنَّه رَأْسُ الأَمْرِ كُلَّه، وعليْكَ بِتَلَاوةِ القُرآنِ وذِكْرِ اللَّه فإنَّه ذِكْرُ لكَ في السَّماءِ ونُورٌ لَكَ في الأَرْضِ.

#### [المعجم الصغير للطيراثي]

اللذليل الشاني: عَنْ أبي ذرٌ رضي الله عنه أنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «عليكَ بِبْلَاوَةِ القُرآنِ فإنَّه نُورٌ لك في الأرْضِ وذُخرٌ لك في السَّماءِ».

الدَّليلُ الثَّالَثُ: رَوَى الإمَامُ البِيهِقيُّ في شُعَبِ الإِيمانِ، عَنِ ابن عُمَرَ رضي اللَّه عنهما أنَّه قَالَ: قَالَ رشُولُ اللَّه ﷺ: ﴿إِنَّ هِذَهِ القُلُوبَ تُصْدَأُ كما يُصْدأُ الحديدُ إذا أصَابَهُ المَاءُ". قيلَ: يا رسولَ اللَّه! وما جَلَاؤُهَا؟ قال: "كثرةُ ذِكْر المَوْتِ وتِلَاوةُ القُرآنِ".

الطّليلُ الرابعُ: رَوَى الإمّامُ أبو دَاوُدَ، عَنْ عَبْدِ اللّه بِن عَمْرِو بِنِ الغاصِ أنه قَالَ: قالَ رسُولُ اللّهِ ﷺ: "مَنْ قَامَ بِعَشْرِ آياتِ لَم يُخْتَبُ مِنَ الغَافِلْينَ، ومَنْ قَامَ بِمائةِ آيةٍ كُيْبَ مِنَ القَانِتِينَ، ومَنْ قَامَ بِأَلْفِ آية كُتِبَ مِن المُغَلَّطُوينَ".

أستن ابي داود ج ١ ص ٢٠٠٥

الذليلُ الخامسُ: رَوَى الإمامُ البخاريُّ رَحِمَّه اللَّه وَأَبُو دَاوُدَ في روايةٍ طويلةٍ عَنْ عَبْدِ اللَّه بنِ عُمَرَ عَنِ النبيُّ ﷺ أنه قال: "اقُوأَ القُرآنَ في كُلَ شَهْرِ".

[صحيح البخاري ج ١ ص ٧٥٥، وأبو داود ج ١ ص ٢٠٥]

# ٦ - رَابِطَةُ بِالشِّيخِ:

أَصْلُ أَصُولِ جميع الأعْمَالِ رَابِطةُ الشَّيخِ، وهي اتَصَالُ بالشَّيخِ وإشعاره بأوضَاعِه بالحُضُورِ عنده أو بالرّسَالةِ أو الهَاتفِ أو غيرها وقَضَاء الحَياة وفق تُوجِيهِه.

أَدَلُهُ مِن القرآن المجيد: قال تعالى: ﴿ وَٱنَّبِعْ مَبِيلَ مَنَ أَنَابَ إِلَنَّ ﴾ القمان: ١٥ فاتباع الشّيخ اتباعُ أَمْرِ اللّه تعالى، لأنَّ الشّيخَ مَلِيءٌ بالإنّابةِ إلى اللّهِ تَعَالَى، ولا بدَّ للاتباع من الاطّلاع.

### أدلةً مِنَ الأحاديثِ:

الدَّليلُ الأولُ: عَنْ أبي هريرةَ رضي اللَّه عنه، أنَّ النبيِّ ﷺ قَالَ: \*الرُّجُلُ على دبنِ خَلِيلهِ فليَنْظُرُ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلَ".

أرواه أبو داود والترمذي

وإذا كَانَ الإنْسَانُ على دِينِ خُلِيلِهِ، فَعَلَى السَّالكِ أَنْ يُتَمَسِّكَ بمحبةِ

الشَّيخِ ويتُّخذه خَليلَهُ ومُرْشِدَه، حتى يَسْهُلَ له الاصْطِباعُ بصِبْغَةِ الدِّينِ. قال النبيُّ ﷺ: ﴿لا تُصَاحِبُ إِلَّا مُؤْمِناً ۗ .

[الترمذي]

وهذه هي صُحْبَةُ الشَّيخِ ورَابِطَته .

الدُّليلُ الثاني: قال النبيُّ ﷺ: "المَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبُّ".

[البخاري، ومسلم]

هذا الحديث كاف واف وشاف لِسَالِكِي الطُّرِيقةِ، فالسَّالكُ إذا جَعَلَ ارتباطَه بشيْخِهِ قويًّا بَلُ أَقُوى يُجِدُ حبّه أَشدُ وهذا آية سمَاعٍ بُشْرى المَرْءِ مع مَنْ أَحبَ يومَ القِيامةِ، عَنْ أنسِ رضي الله عنه قال: أنتَ مَعْ مَنْ أخبَيْتَ، فالرَّابِطةُ بالشَّيخِ هي مُلَخُصُ الأورادِ وعِطْرُها، وهو تَفْسِيرِ في صِرَطٌ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾.

الدّليلُ الثالث: قال عليه الصّلاة والسّلام: "عَلَيْكُمْ بمجَالَسَةِ العُلَماءِ واسْتِمَاعِ كَلَامِ الحُكَماءِ، فإنَّ اللّه تعالى يُحيي القَلْبُ المَيْتَ بنُورِ الحَكْمةِ كما تَخْبَا الأرضُ الميتةُ بماءِ المَطَرِ».

[الترفيب والترهيب]

وقَضَاءُ الوقَتِ في صُحْبةِ الشَّيخِ عَمَلُ بهذا الحديثِ النبويِّ الشَّريفِ.

الدَّلْيِلُ الرابِعُ: رُوِي في روايةِ أَبِي سَعَيْدِ رَضَيَ اللَّهُ عَنَهُ قَصَّةُ رَجُلٍ مَن بَشي إسرائيلَ قَتَلَ مَائةَ قَتْبِلِ ثُمْ نَدِمْ فَقَيْلُ لَهُ: انْطَلَقُ إِلَى أَرْضِ كَذَا وكذا فإنَّ بِهَا أُنَاساً يَغْبُدُونَ اللَّهُ تَعَالَى فَاغْبُدِ اللَّهَ مُعَهُمْ.

[رياض الصالحين]

إذا خَضَر السَّالكُ إلى زَاوِيةِ شَيْخِهِ ويَجِدُ جَمْعاً مِنَ السَّالكينَ يَصْدُقُ عليهم أناساً يَغْبُدُونَ اللَّه تعالى، فينال سَغَادةً العَمَل (فاغْبُدِ اللَّهُ مَعَهُمُ). الذليلُ العقليُّ: يذهبُ المريضُ إلى الذكتور فيفحصُه الطبيبُ ويكتبُ له وصفةً طبيَّةً ويقولُ: ارجِعُ إلى البيْتِ وتَنَاولُ هذا الدَّواءَ لأيامِ كذا وكذا، ثم اثتِ إليَّ وأخبِرْني عَنْ أَمْركَ. هكذا يُعُطي المُرْشِدُ مُريدَه وضفة الأورَادِ الروحَانيَّةِ ويقولُ: التزمُ بهذه الأورَادِ وأخبِرْ عن أَوْضَاعِكَ جيناً فحيناً. وهذه هي الرَّابِطَةُ بالشَّيْخ،

### شواهد شعرية:

ذِكْرُ أَبِياتٍ مِن شُغْرَاءِ الأُمَةِ في أهميَّةِ رَابِطَةِ الشَّيخِ.

قال شَاعِرٌ ما معناه:

مَنْ كَانَ يَرِيدُ صُحْبَةً اللَّه تعالى فَلْيُجَالِسِ الأولياءَ.

وقال آخَرُ ما معناه:

صُحْبَةُ الصَّالِحِينَ تُجْعَلُك صَالِحاً، وصُحْبَةُ الأَشْفِياءِ تُصَيِّرِكَ شَفَيًا. وقالَ آخَرُ ما معناه:

إِنْ كُنْتَ صلصالاً أَو رُخَاماً فاذْمَبْ إلى صُحْبَةِ أَهْلِ المَّلْبِ تَكُنَ لؤلؤاً. وقال آخَرُ ما معناه:

اتركِ القَالَ واتَّخِذِ الحَالَ واقْتدِ رَجُلاً كاملاً تُكُنُ صَاحِبَ حَالِ، وألقِ الكتابَ وماثةً وَرَقَةٍ في النارِ واجْعَلِ القَلْبَ والنَّفْسَ إلى صَاحِبِ حَالٍ.

وقَالَ آخَرُ ما مَعْنَاهُ:

وَجَدْتُ يُوماً في الحَمَّامِ تُراباً مطيّباً (خوشبو دار) مِنْ يَلِ الحَبيب، فقلتُ له: هلْ أَلْتَ مِسْكُ أَوْ عَنْبَرُ، فإني رَاغِبٌ في طِيبِكَ؟ فقالَ: إني كُنْتُ تُراباً حَقِيراً، ولَكِنْ صَحِبْتُ الوردِ مدةً فعولَ جَمَّالُ صَاحِبي عليَّ وإلّا فأنَا ذلك الترابُ الحقيرُ الذي كُنته.

وقال آخَرُ ما معتاه:

يحرقُ الشَّمْعُ القَدِيم مَوْجَ نَفْسِهم ما إذا استتر في صُدور أَهْلِ القُلْبِ. يا رَبِّ الا تَسَالُ إِن آخْبَيْتَ هؤلاء اللَّابِسِينَ الخرقة يَجْلِسُون والنَدُ البيضاء في جُيُوبهم، إِن نَبْغِ حَمَاسَ القُلْبِ قَاخَدُمِ القُقْراء، فإن هذا الجَرُهر لا يوجد في كنوزِ المُلوكِ.

# الباب العاشر

# أعمال اليوم والليلة

على السَّالكِ أَنَّ يقومَ في آخِرِ سَاعةِ من اللَّيلِ للتَهَجَدِ، قال سيُدُنا الصَّدِيق الآثُبر رضي اللَّه تعالى عنه: سَبَقُ طُيُورِ السَّحر في قِيامِ اللَّيلِ مِنْ أَسْبَابٍ نَدَامَتِك. رأى شخصٌ في المَنَامِ الشَّيخَ جُنيداً البغداديِّ رَحِمه اللَّه بعد وفاتِه فقال له جُنيدٌ: غَابَتْ جَمِيعُ الكُشُوف والكَراماتِ. مَا نَفَعَتْ إلَّا نُوافِلُ آخِرِ اللَّيلِ، للشَّيخِ الخَواجَه أبي سعيدِ أبي الخَيْرِ في التَهجدِ ربّاعي مَشْهور معناه:

قمْ لَيلاً فإن العُشَاقَ يُتَاجِونَ لَيلاً. يَطِيرون حَوْل أَبوابِ الحبيبِ وَسَقْفِه ،

> يُغلَقُ جميعُ الأبوابِ لَيلاً إلا بَابَ الحبيبِ الذي يُفْتُح ليلاً. يَعْد القيام مِنَ النوم يَدْعُو بالدّعاءِ المَشْنُونِ.

يُنظَفُ الحِذَاء فَيَلْسِلُ النّعل الأيمن أولاً ثمّ الأيسَرَ، ثمّ يذهبُ إلى المُحمَّام ثمّ يَتَوَضَّأ مع قراءةِ الأَدْعِيَةِ المَسْئُونَةِ. (قراءة الأَدْعِيَةِ المَسْئُونَةِ في الأُوقاتِ المختلفةِ المناسبةِ مهمَّة جدًّا لا يَتَكَاسَلُ فيها أبداً فإنها تُسَاعِدُ الإنسانَ للوقوفِ القلبيُّ).

رُوي غَنِ الخَواجَه عُبيد اللَّه الأَخْرار أنه كانَ يقولُ بعد الوضُوءِ ثلاثاً: اللَّهمُ ثُبتُ مِنْ كلِّ خطيئةِ وذَنْبٍ أذنبتُه. والهَدَفُ مِنْ هذا الدَّعاءِ التَّوبِة والاسْتِغْفار لينالَ الطُّهارةَ الباطِنيَّةَ مع الطُّهَارةِ الظَّاهرةِ، ويهذا يَسْهلُ حُصُول كيفياتِ: «أَنْ تَعْبِدُ اللَّه كَأَنُّك تَرَاهِ \* وهو أَقْضَى الغاياتِ عند الصُّوفيةِ.

يُصَلَّي بعد كُلِّ وُضُوءٍ رَكُعتَي تحيةِ الوُضوءِ. كَانَ سَيْدُنَا بِلالْ رَضِي اللَّهُ عنه يُواظبُ عليها.

غَنَ بريدة رضي الله عنه أنه قالَ: أَصْبَحَ رسُولُ اللّه ﷺ فَدَعا بلالاً قَقَالَ: "يا بِلالّ، بِمَ سَبَغْتَنِي إلى الجَنّةِ؟ ما ذَخَلَتُ الجَنَّة قط إلا سَمِعْتُ خَشْخُشْتَكَ أَمَامِي "، فَقَالَ بِلَالّ: يا رَسُولَ اللّهِ! ما أَذُنْتُ قَط إلّا صَلّيت رَكْعَتَيْن، وما أَصَابَنِي حَدَثُ قَط إلّا تَوَضَّأْتُ عِنْده، ورأيتُ أَنْ للله عليً رَكْعَتَيْن، فقال رَسُولُ اللّه ﷺ: "بهما".

#### [جامع الأصول ج ٨ ص ٥٧٦]

يَقُرأُ في الرَّكُعَةِ الأُولَى منهُما سُورةَ الكَافِرينَ وفي الثَّانيةِ سُورةَ الإِخْلَاصِ.

يُصَلَّي صَلَاة النَّهجَد بِكَمَال خُشوعٍ وخُضُوعٍ ٱربِّعَ رَكَعَاتِ أَو ثُمَان رَكْعَاتِ أَو اثْنَتِي غَشْرةُ رَكْعَةً .

كان الخواجمة أبو يوسُف الهَمداني يَقْرا في الرَّعْعَنين الأولَيَيْن رُكُوعاً مِن سُورَةِ البقرة فيه آيةُ الكُرْسِي وآخر رُكُوع مِنْ شُورَةِ البَقَرةِ، ثمَّ يُصَلِّي ثَمَان رَكَعَاتِ في كُلِّ رَكْعَةِ عَشر آياتِ يَتُمْ فيها سُورة بس، ويَقْرا في الرَّكْعَتَيْن الأُخْرِيَيْن سُورة الإخْلاصِ ثلاثاً. (والشَّيخ أبو يوسُف الهمداني هذا اسْتَفَاد من صُخبتهِ الشَيخ عبْد القَادِر الجِيلاني، والشَّيخ الخَواجَه مُعِين الدين الأَجْمِيري، ولهذا يُقَالُ: إِنَّه شَيْخُ التَعليمِ لهما).

كَانَ الحَوَاجَه عزيزان على الراميتني يقول: تَخِتُمِع بِقِرَاءةِ سُورَةِ يِس في التَهجَد ثُلَاثَة قُلُوب: قلْب اللَّيل أي الجزء الأخير منه، وقُلْب القرآن أي سورة يس، وقَلْب الإنسانِ. والجَيْمَاعُ هذه القُلُوبِ الثَّلاثَةِ مَنْبَبُ قَيُول الدَّعاءِ إنْ شاء اللَّه تعالى.

كان الخَواجَه عُبيد الله أخرار يقول: إنَّ فَاتَ التَهجَد أحياناً يَقْضِيه قبل نِصْفِ النَّهار، والسَّالكُ الذي لا يتيقَّن بالقِيَامِ يُصَلِّي النَّوافلَ قَبْل النَّوم.

كَانَ الخَوَاجَه بهاءُ الدِّين نَقشبند البُخَاري رَحِمَه اللَّه تعالى يَقُرأ في أَدْعِيةِ التهجَد أبياتاً معناها:

جِئْتُكُ اللّهِمْ مُسْتَعِيداً بِكَ يَا إِلَّهِ الْعَالَمِينَ، جَنْتُكَ أَخُولُ ثُقَلَ ذُنُوبِي جِئْتُكُ وقد جَعَلْتُ ذُنوبِي ظَهْرِي يَصْفَيْنَ. يَا مُعِيدُ الْعَالَمِينَ أَتِيتَ إِلَى بَابِكُ عَاجِزاً مَتَضَرَّعاً. لا أَقُولُ إِنِي قَضَيْتُ سَنَوَاتٍ فِي طَرِيقِك، أَنَا ضَالَ جَئْتُكُ مَتُوجَها إلى طريقِكَ، جِئْتُكَ يَا مَالِكَ المُثْلِكِ بَارِيعةِ أَشْيَاءَ لِيسَتْ فِي كَنْزِكَ وهي: العَدْمُ والاَحْتِيَاجُ والمَعْذِرةُ والمَعْصِيَةُ. جِئْتُكَ بِقَلْبٍ فَقيرٍ وقَلْبٍ مَكُلُومٍ والاَحْتِيَاجُ والجَذْلَانُ. جَئْتُكَ بِهَا كُلُهَا شَاهِدةً عَلَى دَغُوى عِشْقِكَ. فَانْظُرُ إِلَيْ نَظْرَةً رَحْمةٍ وَانْظُر إلى بَيَاضٍ شَعْرِي فَإِنِي جِئْتُكَ بِوجُهِ أَسُودُ مِنْ الندم.

ولنِدعُ السَّالَكُ أَخْيَاناً بِمِنَاجَاةٍ مَنْسُوبِةٍ إِلَى سَيَدَنا الصَّدْبِقِ رضي اللَّه عنه، ويَغَذَ الفَرَّاغِ مِن الدَّعَاء يستغفرُ اللَّه تعالى مائةٌ مرةٍ، ويُصَلِّي على النبيُ ﷺ مائةٌ مرةٍ، سأل رجلٌ شَيْخَ العَرَبِ والعَجَمِ مَولَانَا عَبْد الغَفُورِ العباسيِ رحمه اللَّه ماذا نَعْمَلُ أولا الاسْتغفارُ أو الصَّلاة على النبيُ ﷺ فقالَ: الاسْتغفارُ مثل صَابُونِ عسيل الثوبِ، بينما الصَّلاة على النبيُ ﷺ فقالَ: كَطِيبِ النَّيابِ، فَهَلْ تطيبُ الثوبَ أولا أو تَغْسِلُها بالصَّابُونِ؟ فأجابِ كَطِيبِ النَّيابِ، فَهَلْ تطيبُ الثوبَ أولا أو تَغْسِلُها بالصَّابُونِ؟ فأجابِ السَّائلِ: يا سيّدي! المُنَاسِبُ أن نغسلُ بالصَّابُونِ ثم نطيبِ بالطَّيبِ فقال: كذلك أَسْتَغْفِرُ اللَّه أولاً بكَمَالِ ثَدَم حتى يَظُهرَ القَلْبُ ثم تُصَلَّي عليه كذلك أَسْتَغْفِرُ اللَّه أولاً بكَمَالِ ثَدَم حتى يَظُهرَ القَلْبُ ثم تُصَلَّي عليه

بمخبةِ واخترامٍ حتى تنطيّب ويُذخلَ طيب حبُّ الرَّسُولِ ﷺ في عُضُو عُضُو .

ويَشْتَغِلُ بعدَ التَّسبيحَاتِ في الذَّكْرِ والمُرَاقَبةِ أَي في دُرُوسِ أَغْطَاها شَيْخُه ويُراقِبُ بتوجَه كَامِل بَعْدَ دَفْع جَميع الوَسَاوسِ، وقَد وصَّى الخَواجَه بهاء الدَين نقشبند البُخاري رحمه الله للشَّيخ مولانا مُحَمَّد يَعْفُوبِ الشرخي رَحِمَه الله أَن اشْتَغِلُ في الدَّرس الباطني قَبْلَ طُلُوعِ الصّباح.

يؤدّي رَكْعَتي الفَجْرِ في البينت فإنه سُنة ثم يخْرجُ إلى المَسْجِدِ ويؤدّي صَلَاةَ الفَجْرِ بجماعةِ مع التُكْبيرة الأولى، وليلتزمُ محافظةَ التُكبيرة الأولى على نُفْسه في الفَرَائضِ، فإنه شِعَارُ الصَّلحاء، وكَانَ مَشَايِخُ سِلْسِلَتنا العالية لا تفوتُ لهم التُكبيرة الأولى شهُوراً مُتَوَاصِلةً.

يدخُلُ المَسْجِدَ بعد قراءةِ الأَدْعيةِ المَسْتُونةِ ويَنْوِي الاعتكافَ ويستقبحُ جدًّا الاشْتِغَال بالتكلّم عن أمورِ الدّنيا في المَسْجِد ويصلّي كل صَلّاةٍ كأنها آخر صَلَاةٍ في الحَبَاةِ حتى يَنَالَ عزلةً كاملةً.

يسبّح بعد كلّ ضَلَاةِ بتسبيحاتِ فَاطِميَّة ثم يَقُولُ: "سُبُحانَ الله والحَمْدُ لله ولا إله إلا الله والله أكبر، مرة واحدة، ويَقْرأ آية الكُرسيّ مرةً ويَزيدُ عليها بعد الفَجر والمَغْربِ "اللَّهُمْ أَجِرْني مِنَ النَّارِ، سَبْعَ مَرَّاتِ و: "اللَّهُمُ اغْفِرْ لي وللمؤمنين والمؤمناتِ والمُشلمينَ والمُشلمَاتِ، عَشْر مرَّاتِ. كَانَ مُرشدُ العالم رحمه الله تعالى يُواظِبُ على هذا العَمَلِ.

يَقْرِأُ بعدها جزءاً مِنَ القُرآنِ الكَرِيمِ ويَقْرِأُ الحَفَّاظُ حسبَ أَخْزَابِهِمْ ويَتْخِذُ قراءةَ سُورةِ يس مِنْ أَعْمَالٍ يومَيُّةِ.

ويُصَلِّي أَرْبَعَ رَكِّعَاتٍ للإشراقِ عندما ترتَفِعُ الشَّمْسُ قَدْرَ رُمْحٍ أَو رُمْحَيْنِ وله ثَوابُ حَجّ وعُمْرةٍ. كَانَ الشَّيْخُ مَوْلَانا محمَّد يَعْقُوب شَرْخي يَقْرِأُ بِعِدَ الإِشْرِاقِ عَشْرَ مِرَّاتِ لا إِلَٰهِ إِلاَ اللَّهِ وَحُدَه، لا شَرِيكَ لَه، لَهُ المُلُكُ وله الحَمُدُ، وهو عَلَى كلُّ شيءِ قديرٌ. ووضاه بها الشّيخ سيّد الدَّينَ البَاحُوزي.

#### [الرسالة السنية ص ٣٣]

كَانَ مَشَايِخُ بُخَارَى يَنُوونَ الاسْتِخَارَة في نُوافِلِ الاسْتِشْرَاقِ، ثم يَنَامُونَ قَلِيلاً لِيُبَيِّنَ اللَّه لَهُمْ أَعْمَالُ اليوم كُلِّه، وكَانُوا يُذَاوِمُونَ على قِراءةِ سُورةِ الفَّاتِحةِ، وسُورةِ الكَافرون، وسُورة الإخْلَاص، وسُورة الفَلَق، وسُورة النَّاس بَعْد كُلِّ صَلاةٍ، ويهدونَ ثوابها للنبيِّ ﷺ وجميعِ المؤمنينَ والمؤمناتِ.

ثمُّ مَنْ يَشْتَغِلُ بِالتَّعليمِ أَوِ التَّعلَمِ فَلَيشْتَغِلُ فِيهِ، وَإِنْ كَانَ تَاجِراً أَوْ مُوظَفاً فَلِيشَتَغِلَ فِيهِ، وَإِنْ كَانَ تَاجِراً أَوْ مُوظَفاً فَلِيشَتَغِلَ فِي عَمْلِهِ مُراعِياً الأَخْكَامِ الشَّرِعِيةِ، وَلَٰيَلْزَمُ ذِكْرَ الله تعالى خَتْى يَهُوزُ بِالْعَمَلِ بِقُولِهِ تعالى: ﴿ رَجَالٌ لَا نُلْهِيمٍ يَحْدُو وَلَا يَتَعُ عَنَ وَكُرِ اللهِ ﴾ لاالنور: ١٣٧ وهذا يُقال له: الوقوفُ القلبيُ أي تَكُون اليدُ مُشْتَغِلةً بِالعَمَلِ وَالقَلْبُ مَشْغُولٌ بِذِكْرِ الله تعالى.

ويُضلّي أربَعَ رَكَعَاتٍ لِصَلَاةِ الضَّحى عِنْدَمَا يَزْدَادُ ارتِفَاعَ الشَّمسِ. كان الشَّيخُ الخَواجَه عُبيد اللَّه أخرار يُضلّي في الرُّكْعةِ مِنَ الضّحَى سُورةَ والشَّمس وضُحَاها، وفي الشَّانية: واللَّيل إذا يَغْشى، وفي الثَّالثة: والضَّحَى، والرَّابِعة: ألم نَشْرَحُ.

## [اتفاس تفسية ص ١٧]

مَنْ لَمْ يَقْدِرُ على صَلَاةِ الضَّحَى لِمَشَاغِلَ دنبويةٍ أَو مُواظبَّة مكتبية فَلْبُصلُ في وقْتِ الإشراقِ رَكْعتين بنيَّةِ الإشراقِ وأَرْبَع رَكَعَاتِ بنيةِ صَلَاةِ الضَّحَى، وهذا العَمَلُ أَحْسَنُ وأَنْسَبُ لزمانِنا.

إِذْ أَمْكَنَ بِعِد الغَدَاء أَنْ يَقِيلَ فَلْيَقِلْ، فَإِذَّ القَيْلُولَةَ سُنَّةً

رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وبها تتيسَر المُواظبة على التَهجَد، وعِنْدَما زالت الشَّمسُ فليضَلُ أَرْبَعَ رَكَعَاتِ لسُنَّة الظُّهر، وليصلُ أربعَ ركعات لصلاة الظَّهر في المَسْجد بِجَمَاعةٍ.

كَانَ الخَوَاجَه غُبَيْد اللَّه أَخْرَار يقُولُ: لِيَقْرأُ بِعَدُ الظُّهْرِ كَلِمَةَ (باز كشت) ثَلَاثَ مَرَّاتٍ وهي: إلْهي مَقْصُودِي أَنتَ ورضَاؤِك هَبْ لي حُبّك ومغرِفَتَكَ والرَّغْبَةَ والشَّوْقَ إلبَّكَ.

## [أنفاس نفسية ص ٨٤]

يَغد الظُهرِ يَشْتَخِلُ في أَعْمَالَهِ وإنْ كَانَتْ فُرْضَةً، فليقُرأَ ذَلَائلَ الخَيْرَاتِ، أَو حِزْبَ البَحْرِ حَسبَ ما أَذِنْ لَه شَيْخُهُ، ويقرأ الشَّجرة الشَّريفة مرة، وإنْ كَانَ في الوقتِ سِعَةٌ فليطالع كُثُبَ الحَدِيثِ أَو الفِقْهِ أَو التَّصَوْفِ، وخاصَة مَكْتُوبَاتُ الإمامِ الربَّانيَ، أَو المَكْتُوبَاتُ المَعْصُومِيةُ أَو سِيرُ مَشَايِحِ السَّلسلةِ النقشبنديةِ، وعَمَلُ بعضِ المَشايخِ قراءة شورة الفَتْح بَعْدَ الظُهرِ أَيضاً.

بَعْدَ صَلَاةً العَصْرِ يَشْتَعَلُ في الأَوْرَادِ والوظائفِ. قال الخَوَاجِه دوست محمد القندهاري: ليراقِبِ السَّالِكُ على لَطَائِفِهِ بالتَّرْتيبِ الآتي:

عَلَى لَطِيفَةِ القَلْبِ اشم الله تعالى ٥٠٠٠ مرة، وعلى لَطِيفَةِ الرَّوحِ
١٠٠٠ مرة، وعلى لَطِيفَةِ السرّ ١٠٠٠ مرة، وعلى لَطِيفةِ الخفيّ ١٠٠٠ مرة، وعلى لَطِيفَةِ الخفيّ ٢٠٠٠ مرة، وعلى لَطِيفَةِ النَّفْس ٢٠٠٠ مرة، مَخْمُوعُ ذِكْرِ اسْمِ الذات ١٢٠٠٠ مرة.

يصلّي المُغْرِبَ بِجَمَاعَةٍ، ثم يُؤذّي سِتْ رَكَعَاتِ إلى اثنتيْ عَشْرَة رَكْعَةُ بِنَيْةِ صَلَاةِ الأَوَّابِينَ، ثم يَقْرأُ سورةَ الواقِعَةِ، وشورَةَ ألم السّجدة، وسورة الدّخان. ثم يأكلُ ويشربُ ويصلّي العِشَاءُ بِجَمَاعةِ ويَسْتَغْفِرُ مائةً مرةِ ويصلّي على النبيّ ﷺ مائةً مرةٍ، ثم يقرأ سُورةَ المُلْكِ.

كَانَ عَمَلُ مُرْشدِ العَالَم رَحِمهِ اللّهِ أَنه يَضَلّي عَلَى النبي ﷺ مرةً، وسورة الكَافرونَ وسُورة الكَافرونَ وسُورة الاخْلَاصِ والفَلْقِ والنّاس مرةً، ثمّ يصلّي على النبي ﷺ ويَجْعَلُ خَوْلَه حِصَاراً ثُم يِنامُ ليلاً، وهذا العَمَلُ مفيدُ جداً للجِفْظِ.

على السَّالَكِ أَنْ يُواظِبُ على قراءة آيةِ الكُرسيُّ والمعوذَتينِ وتَسْبِيحَاتٍ فاطميَّةٍ بعد كُلُّ فريضةٍ ويصلِّي صَلَّاةَ التَّسبِيحِ يَوْمَ الجُمُّعَةِ ويُحَاولُ اعْتِكَافَ العَشْرِ الأَخيرِ مِنَ رَمَضَانَ. ويحَاولُ قِيامَ ليلةِ بِضْفِ شَعْبَانَ وَلَيْلَةِ القَدْرِ، ولَيْلَةِ عِيدِ الفِطْرِ، وَلَيْلَةِ عِيدِ الأَضْحَى.

ويحاوِلُ أَن يُضُومَ الأَيامَ البيضَ أَي الشَّالَثُ عَشَرَ والرَّابِعَ عَشَر والخَامِسُ عَشَر من كلِّ شَهْرٍ قَمريِّ، وستاً مِنْ شَوَّالٍ، وتِسْعاً من أَوَّلِ ذي الجِجْةِ إلى تاسِعهِ ويومَ عاشُوراه، والخَامِسَ عَشَر مِنْ شَعْبانَ، وثَمَانِيةً من أولِ شَهْرٍ رَجَبٍ وشَعْبَانَ، وإن كَانَ أَعْزَبَ فَلْيُكْثِرُ من صِيَامِ النَّقْلِ. وخَيْرُ الصَيام الصَومُ يُوماً والإفطارُ يوماً. وصِيَام الدَّهْرِ مَكْرُوهُ.

وإن كانَ في ذمتهِ صَلَواتُ فَائِتَةٌ أَو صِيَامٌ فَلَيقْضِهَا أُولاً، وليخْفَظِ الأَدْعِيةُ المَشْنُونَةَ للمُنَاسَبَاتِ المُخْتَلِفَةِ، فلْيَدعُ بِهَا في مَوَاقِعِها.

ليهتم للصّحةِ الرُّوحانيَّةِ مع الصّحةِ الجِسْمَانيةِ. قال النبيُّ ﷺ: االمؤمنُ القويُّ خيرٌ وأحبُ إلى الله من المؤمنِ الضَّعيفِ. كان مشايخُنا يتجوَّلونَ في الوقتِ المُناسبِ صَبَاحاً ومَسَاءً.

إِنْ أَرَادَ التَّعَدَيِلَ فِي الأَوْرَادِ فَلْيَسْتُأْذِنْ شَيْخَهُ.

# الباب الحادي عشر

# في المعارف والحقائق

مَلْحُوظةً: ذُكِرَتْ في هذا البَابِ لإفادةِ السَّالِكينَ مَعَارِفُ وحُقَائِقُ أُخِلَتْ من كُتُبِ التّصوف المعتبرةِ.

#### الدنيا

ذَكَر شَخُصُ الدّنيا بشوءِ عنْدَ رَابِعةَ البصريَّةِ فَقَالَتْ: لا تَأْتِني بَغَدَ اليوم لأنَّكَ تحبُّ الدَّنيا كَثيراً.

مَنْ سَافَرَ في الدَّنيا الماديَّةَ تُصَابُ قَدَمُه بِالقُروحِ، ومَنْ سَافَر في الدِّنيا الروحانيَّةِ يُصَابُ قَلْبُه بِالغُمُومِ.

اتَّصِلُوا بِالدُّنيا بِقَدْرِ الحَاجَةِ كالحمَّام.

طَالِبُ الدُّنيا كَشَاربِ ماءِ البِّحْرِ كَلَّمَا يُشْرِبُ يَزْدَادُ غَطَّشاً.

قَالَ مَلِكُ لِفَقِيرٍ: اشْأَلْنِي يَا فَقِيرُ مَا تَرِيدُ، فَقَالَ الفَقِيرُ: مَاذَا أَشَأَلُ عَيْدُ عَبْدِي؟ فَقَالَ المَلِكُ: مَاذَا تَعْنِي؟ فَقَالَ الفَقِيرُ: الذَّنيا عَبْدي وأَلْتَ عَبْدُ الدَّنيا.

قِيلَ لذي النُونِ المِصْرِيِّ رحمه الله: الجَمَاعةُ الفُلانيَّةُ مُشْتَغِلةٌ في الفَرَحِ والطَّربِ والعِصْيَانِ، قَادْعُ عَلَيْهِمْ. فقال: اللَّهُمَ كما مُتَخْتَ لَهُمُ الأَفْرَاحَ في الدَّنيا فامْنَحْ لَهُمُ الأَفْرَاحَ في الآخِرَةِ.

الدُّنيا خَفِيقَتُها كَغَائِطٍ زُيْنَ بِوَرَقِ الفِضْةِ أَو كَعَجُوزِ ٱلْبِسَتُ ثياباً جَمِلةً. لَوْ قَامَ النَّاسُ لِتَعْظِيمِ أَهْلِ الدَّنيا فَلَا تَعْجَبْ أَفَلَا يَقُومُ النَّاسُ للحيَّةِ والعَقْربِ.

إِنَّ كُنْتَ تُرِيدُ مَعْرِفةً تَدَيُّنِ أَحَدٍ، فَانْظُرْ إِلَى دُنْيَاه. إِنَّ كَانَتِ الدُّنيا صحيحةً فالدِّينُ صَحِيحٌ.

إِنْ كَانَ القَلْبُ خَالِياً عَنِ الغَيْرِ، والبَطْنُ خَالِياً عَنِ الحَرَامِ، فَكُلُّ اسْمِ اسْمُ أغظَم.

قَالَ لُقْمَانُ الحَكِيمُ: ثَرَعْرَعْتُ في ضَوءِ الشَّمْسِ والقَمْرِ، ولَكِنْ لَمْ
 أَجِدْ شيئاً أَكْثَرَ نَفْعاً مِنْ ضَوءِ القَلْبِ،

إِنْ كَانَ القَلْبُ أَشْوَدَ فلا يَتْفَعُ الأَغْيُنَ اللَّامِعَةَ شَيْءً.

يَعْسُدُ بَيْتُ لَا زِيئَةً فيه، كَذَٰلِكَ يَفْسُدُ قُلْبُ لَا غَمْ فيه.

قَالَ يَحيى بْنُ مُعَاذٍ: القَلْبُ كالقِدْرِ واللَّسَانُ كالمِلْعَقَةِ. ولا تُخْرِجُ المِلْعَقَةُ إِلَّا مَا في القِدْرِ.

سُئلَ عليُّ رضي اللَّه عنه: أيُّ شيءِ أَفْضَلُ؟ فَقَالَ: غِنَاءُ القَلْبِ. فينْبَغِي أَنْ يَكُونَ القَلْبُ غَنِيًّا.

لا يَكُونُ في سُوقِ القِيامَةِ سِلْعَةُ اثْمَنُ مِنْ تَطْبِيبٍ قَلْبٍ مُؤْمِنٍ.

### عبادات.

شَيْثَانٍ كَانَا عِبُادةً فيما مَضَى وأَصْبَحًا اليَّومَ عَادَةً: النُّكَاخُ والطَّعَامُ.

سُبَبُ عَدَمِ الطَّمَانينةِ في الصَّلاةِ المَّعَاصِي. كَمَا لَوْ أَنَّ عَامِلاً في مَصْنع جِلدٍ يَدْهَبُ إلى دُكَّانِ عطَّارٍ يضيقُ نَفَسُه.

أولُ خُضُورٍ في الصَّلاةِ أَنْ يُصَلِّي بِنيةِ المَغْفِرَةِ.

اخْفَى بِقَالٌ صِيَّامُه تَلَاثاً وعِشْرِين سَنَةً. زَعْمَ الهَلُه الله تَغَدَّى في

الدُّكَّانِ، وزَعَمَ أَهْلُ الذَّكَانِ أَنَّهُ أَكُلُ في البَيْتِ قَبْل الإثبيانِ. لَمْ يُخْبِرُ أَحداً بَصِيَامَهِ. هذا هو الإِخْلَاصُ.

عِبَادَةً لا تُعْطِي لَذَةً في الدّنيا مَاذَا يَكُونُ جَزَاوَهَا في الآخِرَةِ؟ ذَهَايُكَ إلى المَسْجِدِ بَعْدَ صَلَاةٍ أُخْرَى عَلَامَةٌ قَبُولِ الصَّلاةِ الأولَى.

وُرُودُ الخَيّالاتِ المَحْمُودَةِ في الصَّلَاةِ كَعَظَمَةِ اللَّه تعالى والقَبْرِ والخَشْرِ والجُنَّةِ لا يُنَافِي الخُشُوعَ، كان عُمَرُ رضي اللَّه عنه يقيمُ صُفُوفَ الجِهَادِ في الصَّلاةِ.

قَالَ الشَّيخُ النَّالُوتُوي رَحِمه اللَّه تعالى: الحَجَرُ الأَسْوَدُ مِقْيَامَلَ فَإِنْ ازْدَادتِ الحُسْنَاتُ بَعْدَ الحَجُّ فَخَيرٌ وإِنَّ غَلَبَ الشَّرُّ فَقَسَادٌ وهَلَاكُ.

يَضَعُ الإِنْسَانُ في الصَّلَاةِ أَشْرِفَ الأَغْضَاءِ (الوجه) على أَخَسَّ الأَشْيَاءِ (الأَرضِ) ومِنْ ثُمَّ يُقَالُ: الصَّلَاةُ مِعْرَاجُ الْمُؤمنينَ.

## التوبة :

الإثْمُم بدايتُه كَبَيْتِ العَنْكَبُوتِ، ونِهَايتُه كمرسَى السَّفُنِ والبَّاخِرةِ.

مَنْ نَدِمَ على الاِثْمَ فهو وليَّ، ومَنْ لا يُبَالِي بالاِثْمِ فَهُو إِنْسَانُ، ومَنْ يَقْرَحُ على الآثام فَهُو الشَّيْطَانُ.

لا تَتُظُرُواً إلى الإثم ما أَصْغَرُه، بَلِ الْظُرُوا إلى عَظَمَةِ اللَّه تعالى الذي تُغصُونَه.

لَوْ تَغْلِقُونَ الأَبُوابَ لإخْفَاءِ المَعَاصِي لِيبَقَى الصَّدْقُ خَارِجاً.

لِرَحمةِ اللَّه تعالى على العَبْدِ طُرِيقَاتِ: الأولى: العِصْمَةُ قَبْل المَعْصِيّةِ، والأخْرَى: تَوْفِيقُ الثُّوبِةِ بَعدَ الذُّنْبِ.

> ذَلْبٌ يُسيئكُم خَيْرٌ عِنْدَ اللَّه تعالى من حَسَنَةٍ تُفْرِحُكُمْ. عَلَامةُ صِدْقِ النُّوبةِ ٱلَّا ينْهمَ بتلك المَعْصِيةِ.

لا يوجَدُ شُخُصٌ تَرَكَ شيئاً مُكُروهاً ولَمْ يَئلُ شَيئاً عزيزاً. قَالُ إبراهيمُ التيميُّ: الإِخْلَاصُ أَن يُخْفِيَ الإنسانُ الحَسَنَاتِ كَمَا يُخْفِي السَّيْتاتِ.

ارْتِكَابُ ذَنْبٍ بِنَيِّةِ أَنْ يَثْرِكَ بِعد المُبَاشِرَةِ مَرَةً أَو مَرَّتَيْن خطأً كبيرٌ. كمَا أَن الشَّجَرُ لا يُسْتَثقلُ ثَمَرَه كذلك الإنْسَان لا يستَقْفِلُ آثامَه.

على الوَاعِظِ أَنْ يُذَكُّرَ الناسَ بآلاء الله تعالى حتَّى يَشْكُروا، ويذكّرهُمْ بذنُوبِهِم ليتُوبُوا، ويُذَكّرُهُمْ عَدَاوة النَّفْسِ والشَّيْطَانِ حتَّى يَجْتَنِبُوا.

تَخْتَفِي في النَّفْسِ جَميعُ الدَّنوبِ كما تَخْتَفِي النَّارُ في الكَبْريتِ. تَشْتَعِلُ نَارُ الآثامِ بمجَرَّدٍ حَكَّةٍ.

## الشيخ والمريد:

سُكُوتُ المُرْشدِ أَنْفَعُ للطَّالبِ الصَّادقِ مِنْ نُطقهِ.

ِ ثَمْ يَسَمُونِهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ أَنْ اللَّهِ اللَّهِ ال تطبخُ \_ يأتي وقت تشتذ قُوتُه إنْ أنزلوها فَبِها وإلَّا تَخِفُ قُوْتُه،

مِثَالُ تَفَاوتِ عَدَدِ المُريدينَ لَشَيْخَيْنِ كَشَابَّيْنِ: أَخَدُهُما صَاحِبُ اولَادِ والثَّاني عَقِيمٌ، ولٰكِنَّ الرَجوليَّةَ شَوَاء.

يَاخُذُ المُريدُ الفَيْضَ مِنَ الشَّيْخِ كَمَا يَاخَذُ النَّاسُ العَسَلُ مِن النَّحْلِ. ينبغي للشيخِ أن يوصِي بشيئيْنِ: الأول: إصْلَاحُ الأخُلَاقِ، والثاني: تَخصيلُ العِلمِ بقَدْرِ الخَاجَةِ.

يُفَكِّرُ عند نَظَرِ السّوءِ أنه لو كَانَ الشَّيْخُ ينظُرُ لا يَفْعَلُ، فكذلك يَستَخيي مِنَ اللّهِ.

قال غَافِلٌ لشيخ: مُريدُكَ يذْكُرُ مُرَائياً فقال: عنده سِرَاجٌ ضَعِيفٌ فَيُرجَى له المَغْفِرَةُ وما عندك مثله أيضاً. مَنْ خَافَظَ على الأَوْرَادِ نَوَلَ عليه مِنَ اللَّهِ رحمةً. طُمَأْنِيتَةُ القَلْبِ أمته تَأْتِيه بدون مَشَقَّةٍ.

على السَّالكِ أَنْ يَكْتَفِي على فَضَاءِ ضَرُوريَّاتِهِ ولا يَتَبِعُ اللَّذَاتِ. فَمَنُّ وَقَع نَظَرُهُ على امرأةِ جَميلةِ يأتي زَوْجَتَه، ولْيَقْضِ خَاجَتَه منها، والله الموفق.

> المَجْذُوبُ وإنْ كَانَ مَقْبُولاً لكنه نَاقِصٌ وليس بِكَامِلٍ. قال النبئُ ﷺ: ﴿إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ مِثْلُ الوَالِدِا .

أشرح السنة ج ١ ص ٣٥٦]

فَالشَّيخُ الرَّوحَانيُّ كَالْوَالَدِ وزُوجَتُه كَالْأُمُّ.

قال الشَّيخُ أَمْدَاد اللَّه المُهَاجِر المكيُّ: أَبَايعُ كُلِّ شَخْصِ يرغَبُ في البَيْعَةِ. لعلَّه يَرَى شيخَه يومَ القيامةِ بِذهبُ به إلى جهنَّمَ، فيرُحمُه المريدُ فلعلي يُغْفَرُ لي بَبَركتهِ.

قدَّمَ رجلٌ هَدِيةً إلى الشَّيخِ وطَلَبَ منه الدُّعاءُ، فقال الشَّيخُ: أرجِعُوا الهديةَ ليس هذا محلِّ بَيْعِ الأدعيةِ.

عند خِدْمةِ الشَّيخِ يَنُوي العَمَلَ بالسُّنةِ إذْ هي ثابتةٌ بالأخاديثِ. ولَكِنَ لَمْ يثبتُ دهنُ الرأسِ بالرواياتِ فينبغي نية ضرورةِ البَدَٰنِ.

ليخسَبِ الشَّيخُ المُريدَ الآثِمَ كوجُهِ جميلةِ أَصَابَه جَبُرُ أَسْوَدُ لو الْحَتَسَلَتُ ظَهَر وَجُهُ مُقْمِرُ.

العَارِفُ بالحَقّ يراعي الشُّؤون والتجلَّيَاتِ لما وَجَدَّ النَّبِيِّ ﷺ عَلَيْهُ تجلياتِ المحبوبيَّةِ رأى أنَّ اللَّه تعالى يُريدُ أن يفخرَ، فقال: اللَّهُمْ إن تَهْلَكُ هذه العِصَابَةُ اليومَ لا تُعْبَدا.

أسيرة ابن هشام ج ٢ ص ٢٦٧ ]

رَأَى أَيُوبُ عليْه السلام أنَّ اللَّه تعالى يُحِبِّ أن يَرَى منه الصَّبْرَ، فلمْ

يدعُ للشَّفاء. ولمَّا الْكَشَفَ له أنَّ اللَّه يُجِبِّ إظهارَ العبديَّةِ قال: ﴿ أَنِي مُسَّنِيَ ٱلشَّيْطَانُ يُشْبِ وَهَذَابٍ﴾ [ص: ٤١].

ليكن الشَّيخُ لِسَاناً والمُريدُ أُذُناً، ويَنْبغِي للمَشَايخِ اللَّا يطُلِعُوا عَامَّةً المريدينَ بأمورِ بَيْتهِمُ فإنه مُضِرَّ وليس بتافِع.

الفَّانِي لا يُردَّ كالبَّالِغ لا يَزْجِعٌ إلى الصبيِّ، والثَّمرُ النَّاضِحُ لا يعُود نيناً.

## التقوى

النُّقوَى: أَنْ لا يَأْخَذُ أَخَدُ برقَبَرْكُ يَوْمَ القِيامَةِ.

التَّقْوَى: أَنَّ يُجسَّدُ متمنياتِ القَّلْبِ فيوضعَ في الطَّبقِ ويعرضَ في الأسواقِ فلا يكون ندامةً.

وُلِدْنَا فِي زَمَانِ اسْتَعَاذَ السَّلْفُ الصالحون منه مَعَ اتَصافهم بالجِلْم والتَّقُوّي،

ورُودُ الوسَّاوِس رَحْمةً لا ينافي التَّقُوى. والحِكْمَةُ فيه أن يَتَقَطَع بها أَسَاسُ العجب. وهذلك صَرِيحُ الإيمَانِ».

تتعلَّقُ الولايةُ بالإيمانِ والتَّقُوى، وهُمَا تَتَعلَقانِ بقَلْبِ الإنْسانِ. التَّقَدَمُ بدونِ التَّقُوى كَجُنُّةِ منفوخةِ لا رُوحَ فيها.

# الذُّكُرُ والمُرَاقَبةُ:

السَّالِكُ يَطُمئنُ بالمُراقِبةِ كَمَّا يطُمئِنُ الولدُ في حِجْرِ آمَّه.

يُحْفَرُ البِثْرُ فَيَخُرُجُ الرَّملُ أُولاً ثُمَّ الماءُ. كَفَلَكُ المُبْتَدِئ يَرِدُ لَهُ الوسَاوِس أُولاً في المُراقَبةِ ثم يَحْصُلُ الاطْمِئنَان والعُزْلَةُ.

السَّالكُ كالنَّاثم يعرفُ بعد اليقظةِ أنَّ المَحْبُوبِ الحقيقيُّ عنده. سكرُ الذَّكْرِ يُخَفِّفُ خَيَالَ الوجُودِ.

الأَفْضَلُ عِنْدَ سَمَاعَ الأَذَانِ تركُ الذُّكْرِ والردُّ على المؤذُّن.

إنَّ لم يطمئنَ في المُراقبةِ فليُراقِبُ يوماً وليتركُ يوماً.

#### الدعاء:

الدُّعاء الحقيقيُّ ما يَخْرَجُ مِنْ جميع أغضاءِ الجِسم.

كَانَ الشَّيخُ عُثْمَانِ الخَيْرِ بَادِي يُعْطِي المالَ للمشترينِ مُقَابِلَ العُمُلةِ المزيّفة، ودَعًا عند المَوتِ وقَالَ: (اللَّهُمَ إني قَبِلْتُ مِنَ النَّاسِ العُمْلَةُ المزيّفَة، اللَّهُمْ فَتَقَبِّلُ مني الأعْمَالُ المزيّفَة، فتقبِّلَ اللَّهُ دُعَاءَهُ).

كَانَ الشَيخُ شهابُ الدين الخَطِيب يَدْعُو اللّه تعالى ويَقُولُ: اللّهُمَ لا يَكُنْ عندي احدٌ عند المَوْتِ لا قَرِيبٌ ولا أَجْتَبِيّ ولا مَلَكُ المَوْتِ، أَكُونُ أَنَا وَأَنْتَ فَقَطْ.

الدَّعاءُ في الوَقْتِ المُنَاسِبِ يَرُدُ البَلَاءَ وبَعْدَ النّزولِ لا يُزيلُ المُصِيبةُ ولَكِنْ يُخَفِّفها.

لو تَدْعو عند شَاطِى؛ البَحْرِ بالشّوقِ الكَامِلِ تأتيكَ الأَمْوَاجُ بالأَصْدَافِ المليئةِ باللّالئِ.

كَانَ الشيخُ أبو الحَسَنِ النُّوري رَحِمَه اللَّه يَدْعُو بِهِذَا الدَّعَاءِ:

اللُّهُمْ إِنَّ لَمْ تَغْفِرُ لَي قَامْلاً مني جَهَنَّم واغْفِرْ لِسَائِرِ النَّاسِ.

مِنْ فَوَاثِدِ الدَّعَاءِ أَنَّ الإِنْسَانَ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: اللَّهُمَّ إِنِي دَعَوْتُكَ أَنْ تَجَعَلَتَي صَالِحاً فَيَعَذَر.

عِلَاجُ الحَسَدِ أَنْ يَدْعُوَ للمَحْسُودِ أَنْ تُرْفَعَ دَرَجاتُه.

# العِلْمُ والعَمَلُ:

الإخْلَاصُ الَّا يَطْلُبُ الإنْسَانُ جَزَّاءَ أَعْمَالِهِ .

مَثَلُ العَالِمِ الذي لا يَعْمَلُ بِعِلْمِهِ كَمَثَلِ اليَاقُوتِ الأَحْمَرِ يَجْعَلُ غَيْرِه ذهباً ويَبْقَى هُوَ حَجَراً. مَثَلُ عَالِمٍ لا يَعْمَلُ بِعِلْمِهِ مَثَلُ مَرِيضٍ عنده دَوَاءٌ ولا يَتَنَاوَلهُ. كَمَا أَنَّ السَراجَ لا يضيءُ بدونِ إشعالِ، كذلكَ العِلمُ لا يَنْفَعُ بدونِ العَمَل.

> عالِمُ لا يَعْمَلُ بِعِلْمِه كَمِلْعَقَةٍ في أَطْعِمةٍ لا تَعْرِفُ لِذَته. تعلّم العِلْمِ وازْدِياده غير مفيدٍ ما لم يَزْدَدُ مَخَافَةً اللّه تعالى.

الجدّ بأيدّينا والتوفيقُ بيدِ اللّه تعالى، وعلَيْنا أن نَسْتَعْمِلَ ما في أيدينا.

الإنسانُ المتَعَطَّلُ شَرِّ مِنَ المَيتِ لأنَّ الميّتَ يشغلُ مكاناً قليلاً. قَالَ الشَّيخُ أبو يزيدَ البسطَاميَ: إني جَاهَدتُ نَفْسي ثَلَاثينَ عَاماً فلم أرَ شيئاً أَشَقَ مِنَ العَمَلِ بالعِلْم.

استَشْفَعَ القَاضي البَيْضَاويَ شَيْخاً لِقَضَاءِ شِيرازَ، فَكَتَبَ في خِطَابِ الشَّفَاعةِ: إنَّ هذا رَجُلُ صَالِحٌ عَالِمٌ فاضِلٌ يريد مكانَ سجادةٍ في جهدم.

كمَا أَنَّ العَمَلَ للخُلْقِ رياء كَذَلَكُ تُرَكُ العَمَلِ للخَلْق رِياء.

لا ينجوزُ النّقد على العَالِم السّبيءِ العَمَل لأنه يَدْعي العِلْمَ دونَ العَمَلِ.

قال عُمَرُ رضي اللَّه عنه: لا يتَبَايعُ في أَسُواقِنا إلا مَنْ يكونُ فقيهاً. سبحان اللَّه! جَعَلَ كل الدّولة مدرسةً.

## للعُلماء الكِرام:

كَسْرُ تمرُّدِ النَّفسِ داخلٌ في إماطةِ الأذى عن الطُّريقِ.

المَرضُ الرُّوحانيُ المُنْتَشِرُ اليوم: ﴿ يَنَاتِنَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِى قَنْدُونُ إِنَّهُ لَدُو حَلَلِهِ عَظِيمٍ ﴾ (النصم: ٧٩).

قال ابنُ كَثِير رحمه اللَّه في البداية والنهاية: النَّاسُ يُطْتُونَ أَنَّ أَكْبَرَ

كرامةٍ للصَّحابةِ رضي اللَّه عنهم أَجْمعين، أَنَّ جُنْدَ سَغَدِ بنِ أَبِي وَقَاصِ رضي اللَّه عنهم عَبَرَ بَحْرَ دِجْلَة ولَكِنُّ أَكْبَرَ كُرَامةٍ لَذَى المُحقَّقينَ أَنَّ خزائنَ القَيْصَرِ والكِسْرَى سَالَتْ قُدَامَهم فَمَسُوا فيها مُحافِظين على إِيمَانِهم.

لا حَرَجَ في النّسية إلى النقشيندي والجشتي، قال يوسفُ عليه السّلام: ﴿ وَٱتَّبَعْتُ مِلْةَ مَابَآلِهِ مِن إِرَّهِ مِن وَإِسْحَقَ وَيَعْقُونِكُ ﴾ إيوسف: ٣٨، وكان عليه السلام متبعاً لِشَريعةِ أنْزَلْها الله تعالى،

﴿ فَلَىٰ إِنْ كُانَ مَالِمَاؤَكُمْ ﴾ الآية، التوبة: ٢٤] يُفْهَمُ منه أنَّ الصَّبْرَ يَنْصَوفُ عنِ الأَذْنَى عند خُضُورِ الأَعْلَى.

يُسْرِعُ النَّبِضُ عند ذِكْرِ الحَبيبِ وهذا معنى قوله تعالى: ﴿ وَجِلْتُ قُلُومِهِمْ ﴾ الانفال: ٢٦.

﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُولُونَ لِسَعْبِهِ. وَإِنَّا لَمُّ حَنِيْرُنَ﴾ الانباء: ٩٤].

أَشْنَد كِتَابَةُ الحَسْنَاتِ إلى نَفْسِه. نَفْدي بأنفسنا على هذا الإنحرام. لو سُلِبتُ نِعْمَةُ بِعَيْرِ ذَنْبٍ يُجْزَى بأخْسَنَ منها. يدلُ عليه قوله تعالى: ﴿ مَا نَسَخَ بِنَ اَيْتُهِ أَوْ تُلْسِهُا ثَأْتِ مِعْنِي مِنْهَا أَوْ يِثْلِهِكُمُ ۗ البغرة: ٢٠٠٦.

سُنَأَلَ شَخُصُ الشَّيْخَ أَبِا يزيدُ البِسْطَامِيّ وقَالٌ: لَمَاذَا تُثَنِي عَلَى الجُوعِ كثيراً؟ فقال: ﴿ أَنَارَتُكُمُ ٱلْأَلُلُ﴾ الجُوعِ كثيراً؟ فقال: ﴿ أَنَارَتُكُمُ ٱلْأَلُلُ﴾ والنازعات: ٢٤].

وَقُتُ مَنْهِجِ الدَّرْسِ النَّظَامِيُ للعلماءِ ثمانيةً أَعْوامٍ. والشَّاهدُ له أَنَّ مُوسَى عليه السَّلامِ عَهِدَ لخدمةِ شُعيبٍ ثماني سنين. ولَكِن للتخصّص في الحَديثِ أَو الغِقْهِ ﴿ فَإِنْ أَتَمَنَّتَ عَشْرًا فَمِنْ عِندِكُ ﴾ القصص: ٢٧.

يَجُوزُ بِسْبَةُ الأَوْلَادِ إلى أبي الأمِّ. قال تعالى: ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ دَاوُدَ

وَسُلَيْمَانَ وَأَيُوْبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ وَكَذَيْكَ جَمْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ وَذَكَرِيَّا وَيَحَقَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاشُ كُلُّ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ﴾ الانعام: ٨٤، ٨٥٠.

وَمَعْلُومٌ أَنَّ عيسى ابنَ مريمَ لم يَكُنْ لَهُ وَالِدُّ.

نَفَقَةُ زَيْتِ سُرُج بعْضِ السُّلَفِ يكونُ أكثرَ مِنْ نَفَقَةِ طَعَامِهم.

تَنْبِيهُ عَظِيمٌ للعُلَماءِ غير العَامِلينَ في قوله تعالى: ﴿ نَبُدُ وَمِنْ مِنْ الَّذِينَ ٱلَّذِينَ أُونُوا الْكِنْبُ كِتَنَبُ اللَّهِ وَرَآءَ مُلْهُورِهِمْ ﴾ البقرة: ١٠١١.

سُئل الإمَامُ بَاقِرٌ عَنْ تَفْسَيْرِ قَوْلِ اللَّهِ عَزْ وَجَلَّ: ﴿ نَمَنَ يَكُفُرُ وَالطَّاعُونِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ﴾ [البغرة: ٢٥٦] فأجابُ: كُلِّ مَنْ شَغَلَكُ عَنْ مُطَالَعةِ الحقْ فهو طَاغُونِك.

قَالَ الشَّيْخُ حبيبٌ العُجَوِيُّ رَحِمَه اللَّه: رِضَا اللَّهِ تعالى يَكُونُ في قُلْبٍ ليسَ فيه غُبارُ النُفَاقِ.

قال عبد اللَّه بن المبارك: السَّكونُ حرامٌ على قُلُوبِ الأولياء.

العبدُ شأنه: ﴿ إِنَّ ظَلَمْتُ نَفْسِيَ ۗ النمل: ١٤٤، والمَعْبُود مِنْ شأنِه: ﴿ بَعِبَادِلَا خَوْقُ عَلَيْكُ ﴾ الزخرف: ١٨١.

قال الشَّيخُ أبو يزيد البسطامي: مِنَ المَحبَّةِ أَنْ يَسْتَقِلَ المحبُّ مَا يعطى هو، وأَنْ يَسْتَقِلَ المحبُّ ما يعطيه المَحبُوب، فقوله تعالى: ﴿ مَلَئعُ الدُّنِيَا قِلْيلٌ ﴾ الانساد: ١٧٧، وقوله: ﴿ وَاللَّاكِينَ اللَّهَ كَيْمِرًا ﴾ الاحزاب: ٢٥٥ دليلُ على محبَّةِ اللَّه لِخَلَاثِقِهِ.

المُوادُ بقوله تعالى: ﴿ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآمُ﴾ لقاطر: ١١.

## حَسَنُ الصُّوتِ:

كان الشَّاهُ مينا يدرمنُ شَرْحَ الوِقَايةِ، فلمَّا وَصَلَ إلى كِتَابِ الرُّكَاةِ تَركَ الدّراسةَ، فسألَ الأسْتَادُ لماذا تَرَكُتَ الدّراسة؟ فقال: المَقْصُودُ مِنَ العِلْمِ العَمَلُ، والصَّوْمُ والصَّلَاةُ فَرْضَانِ، فعِلْمُهُمَا فَرُضٌ، وعندما تُفْرَضُ الرِّكَاةُ أَتْعَلَّمُ مسائِلَها. سبحان اللَّه! كَانَ السَّلَفُ يَعْمَلُونَ بكل ما يَتَعَلَّمُونَ.

قَالَ شَخُصُ لشيخ الإسلامِ عز الدين بن عبد السّلام: قُبُلْ يَدَي السّلطَانِ، فقالَ: واللّهِ لا أَرْضَى أَن يُقَبُلُ السّلطَانُ يَدِي، فضلاً عن أَن أَقبُلَ أَنا يَدُه.

قَدَّمَ إلى المبيرزا مظهِر جَان جانان سُلْطُان الوَقْتِ عِقَاراً كبيراً فقال: إنَّ اللَّهَ تعالى قال عن جميع الدنيا: ﴿مَنْعُ الدُّنِيَا قَلِيلٌ ﴾ النساء: ٧٧ وأُعْطِيت شيئاً قَلِيلاً مِنْ هذا القَلِيلِ، ثم تعطيني قليلاً جدًا من هذا القَلِيلِ فأنا أستحيى من قَبُولِ مثل هذا.

جَلَسَ شيخٌ قدَّامَ أميرٍ باسطاً رِجْلَيْهِ. قال الأمير: أغْطُوا له همياناً مليئاً بالدنانيرِ. فقال: مَنْ يَبْشُطُ رجليه يَقْبِضْ يَدَيْهِ.

يُثوَى عند اسْيَخُدَامِ الطَيبِ إرضاء الله تعالى، فقد قِبلَ: مَنْ تَطَيّبَ للّه فَلَهُ اجْرُ.

قَــالَ السلّــهُ تــــالـــى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ٱنْفَوْا إِذَا مَشَهُمْ طَلَيْكَ مِّنَ ٱلشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم تُبْصِرُونَ ﴾ [الاعراف: ١٢٠١. فيه سِلُوانٌ عَظِيمُ للسَّالِكِينَ.

تَادَى بَائِعُ القِثاءِ: الخِيَارُ العَشْرةُ بدانِقٍ، فَصَرخ الشَّيْخُ الشَّبلي وقال: إذا كَانَتْ هذه قِيمَةً عَشَرَةٍ خِياراتٍ فما ثَمَنُنا نَحْنُ الأَشْرَارَ.

قَالَ الشَّيخُ جُنيدٌ رحمه اللَّه تعالى عَنِ الأَحُوالِ والمَوَاجِيدِ: يَلْكَ خَيَالَاتُ تربَّى بِها أَطُفَالُ الطَّريقةِ.

صَدَرَ عن لِسَانِ صَحَابِيُّ رضي اللَّه عنه: ما شَاءَ اللَّه وَشِئْتَ، فقال عليه الصَّلاةُ والسُّلام: "أَجَعَلْتَنِي للَّه نَدًا. بَلْ ما شَاء اللَّهُ وَخَدَهُ".

﴿ يَلْكَ مَائِنَتُ ٱلْكِتَبِ وَقُرْمَانِ مُعِينٍ ﴾ االعجر: ١١.

في الجزء الأوَّلِ ذُكِرَ حِفْظُ الكِتَابِ، وفي الجزء الثاني أمَرَ القِرَاءةُ بالفَهْم. فَمِنَ الخَطَأ أَنْ يُقَالَ إِنَّ القِرَاءةُ بِذُونِ الفَهْم غير مُفيدٍ.

يُجِبُّ اللَّه تعالى أَنْ يُسَهُلَ للغَبْدِ وهذا معنى قوله: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلنِّسْتَرَ ﴾ [الغره: ١٨٥].

تُوجِيةٌ عَجِيبٌ في قوله تعالى: ﴿ يَثَقُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعُنَا﴾ [السجدة: ١٦] أي لا تَحْسَبُوا عِبَادَنَكُمْ كَامِلةً حتى تَفْتَخِرُوا ولا نَاقِضَةُ جِذًا حتَّى تَظُنُوها مُهْمَلةً.

مِنْ رَخْمَةِ اللَّه عَدُم اطَلاعِ العَبْد بِما سيأتي غَداً. قال تعالى: ﴿ وَلَوْ التَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَاءَهُمْ لَقَسَدَتِ ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلأَرْضُ ﴾ [المومنون: ٧١].

ابْتُلِيَ الشَّيخُ أبو الحَسَنِ النَّوري رَحِمَه اللَّه بِوَجْدِ بِسَمَاع بِيْتِ، فسأل النَّاسُ جنيداً: لماذا لا يَحْدُثُ لك أَخْوَالٌ؟ فقال: ﴿ وَرَكَى لَلْهَبَالُ لَصَبُّمُا جَامِدَةً ﴾ والنمل: ١٨٨.

﴿ أَيْزِلُ مِنَ ٱلسَّنَالِمَاتُهُ فَالَّتَ أَوْدِيَةً بِقَدَرِهَا ﴾ [الرعد: ١٧]، يُوجَدُ فيه مِثَالٌ للسَّلاسِلِ الأَرْبِع.

يَكُفي في المهمّاتِ التُشاور بواحِدِ أو اثنين. قال تعالى: ﴿ أَن تَقُومُواْ يَقُو مَثْنَىٰ وَقُـُزُودَىٰ ثُـدٌ نَنَفَكُمُواْمًا بِسَاحِبِكُمْ مِن جِنَّةً ﴾ [سا: ٤١].

يزولُ الفَخْرِ بالعِلْم بقوله تعالى: ﴿ وَلَهِن شِئْنَا لَنَذْهَ مَنَ بِالَّذِي َ أَوْضَنَا إِلَيْكَ ﴾ [الإسراء: ١٨٦]. كَيْفَ يَفْخَرُ بالعِلْمِ أُو العَمَلِ مَنْ يُذْرِكُ مَعْنَى هذه الآيةِ؟

يُسْتَدَلُ على جَوازِ قِراءةِ الجَريدةِ بأن رَسُولَ اللَّه ﷺ كان يَتَفَقَّدُ أَصْحَابَه .

إذا حَضَّر العَشاء والعِشاء فابدأوا بالعَشاءِ.

يجوزُ كَسْبُ الدُّنيا والمنهي حُبِّ الدُّنيا. يَلُ مِنْ كَمَّالِ الرَّحْمَةِ أَنَّه

نَهَى عن جَعْلِ الدَّنيا أحبّ حيث قال: ﴿ قُلْ إِن كَانَ مَالَاكُمْ وَآلَاكُمْ وَآلَاكُمْ وَآلَاكُمْ اللَّهُ ال الآية، والنوية: ٢٤].

يُجَاوِزُ المُؤمِنونَ الصَراطَ فتقول جَهَنَّمُ: يا مُؤمنُ أَسْرِغُ فإن نُورَكَ أَطْفَأَ نَارِي.

إذا رَأَى أَهْلُ الدَّنيا يومَ القيامةِ أَجُورَ الفقراء يقُولُونَ: ﴿يَا لَيْتَ جُلُودَنَا قُرِضَتُ بِالمَقَارِيضِ فَنُعطَى مثل ما أُعطوا ﴾.

لو يأتي يوماً نداءً: إنَّك مِنْ أهلِ الجَنَّةِ ويأتي غَداً نداءً: إنَّك مِنْ أهْلِ النَّارِ، يجبُ أن لا يقعَ أي تفاوتٍ في العباداتِ.

الصَّبْرُ على كَلَامِ الجُهَّالِ زِّكَاةُ العَقْلِ.

غَدَّهُ مَنْ يَمْرضُ بَكثرةِ الآكُلِ أَكْثَرُ مِنْ عَددِ من يمرضُ جُوعاً وفَاقَةً. مَنْ يَعْمَلُ بِالصّدقِ يَقَعُ كلّ قَدَم منه على صَدْرِ الشَّيْطانِ.

العَجَبُ أَنَّ الإِنْسَانَ يَبْسَطُ يَدَه أَمَامَ الدِّنيَا ويَشْكُو مِنَ اللَّه تعالى.

يقذر قوّة العَادَاتِ السّيئةِ عندما يُحَاوِلُ تَرْكَها.

تُتَالُ الجِئَّةُ بِرْضَفِ مَا يَشْتَرِي بِهِ النَّاسُ جَهَنَّمَ.

يجبُ المعدّرةُ للاغتِرَالِ مِنْ أَحَدٍ. ولا تَنْسَوُا الفَضَل بَيْنَكُم.

كَرَاهَةُ المُخَاطَبِ ليس بعُدرِ لِنَرْكِ النَّبليغ يدلُ عليه قوله تعالى: ﴿ أَفَنَضْرِبُ عَنكُمُ اللَّيْحَةِ صَعْمًا أَنْ كَنْتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ الاخرف: ١٥.

الإَثْمُ مَا خَاكَ فِي صَدْرِكَ.

حقيقةُ مكَّةَ تجلَّي الألوهيَّة، وحقيقةُ المَدِينة تجلَّي العبِّديَّةِ، وحقيقةً عَرَفَاتٍ أهميةُ الحُضُورِ،

مَا مِنْ مُنْ اللَّهِ مِحْفَفُ اللَّهِ اللَّهِ مِحْفَفُ اللَّهِ مِحْفَفُ اللَّهِ مِحْفَفُ الْمَ المؤمن في جَهَنَّمَ .

## المنثورات:

تَجْتُمِعُ فِي الجَنَّةِ بِإِذْنِ اللَّهِ الحُورُ والخُمُورُ والثَّقْرَبُ إلى اللَّه تعالى.

يُمْكِنُ أَن يكونَ عَمَلُ واحِدٍ مُخَرَماً في وقُتِ ومُبَاحاً في وقَتِ الْحَرَ. فالنَّظُرُ إلى الفَتَاةِ قَبْلُ النَّكَاحِ حَرَامٌ، ويَعْدَ النَّكاحِ قُريةً لأنها أَصْبَحَتْ زَوْجَةً.

النَّهْيُ عَنْ إسبالِ الإزَّارِ أَشَدَّ تَأْكَيْداً مِنْ الأَمْرِ بِإِرْخَاءِ اللَّحْيَةِ.

مِثَالُ عَدَم التَّأْثِيرِ بِاللَّسَانِ كَرَجُلِ مِنَ العَوامِّ يَأْمُرُ الشَّرِطَيُّ بِالعَزْلِ لُو أَمْرُهُ مَاثَةً مَرَةٍ لَا يُفيدُ، بَلُ يُعاقِبُ الشَّرِطَيُّ. وَلَوْ أَمْرَهُ الوزيرُ مَرَّةُ يَلْعَزِلُ، فَابْتَغُوا عِندَ اللَّهِ مَقَاماً ثم مَا يَخْرُجُ مِنَ النُسَانِ كَانَ مَوْثَراً.

ضَرَبَ الشَّاهُ أَبُو سَعِيدِ رَحِمَهِ اللَّهِ تَعَالَى لَلسَّلَاسِلِ الأَرْبِعِ مِثَالاً أَربِعَهُ أَنهارِ هكذا:

> نَهْرُ الماءِ نِشَبَةً سهرورديةً . ونَهْرُ اللَّبَنِ نِشْبَةٌ نفشبنديةً .

ونَهْرُ الخَمْرِ نِسْبَةً جَسْنَيةً.

ونَهْرُ العَسَلِ نِشْبَةٌ قادريةً.

العُمْدَةُ في الطّبّ الجسمانيّ المُعِدَةُ وفي الطّبّ الروحانيُّ الدماغُ. أَنْ تَذرَسَ الإنكليزية وتَتَذَيّنَ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَذرُس العربيَّةَ وتلحدُ. حَقِيقةُ الصَّبْرِ أَن تَحَمُّلَ المصيبةِ الصغيرة للرَّاحةِ الكَابِرةِ يَسِيرٌ.

الشَّريعةُ تحريضُ الإنسانِ للأغضَاءِ والجَوَّارِحِ، والطَّريقةُ تَخْرِيضُ الأعضَاءِ والجَوَارِح للإنسَانِ.

مِّنْ عَرَفَ نَفَّسَهُ في حَيَاتِهِ يكون خَامِلَ الذَّكْرِ بعد مَوْتِهِ، وَمَنْ خَاوْلَ إِخْفَاءَ نَفْسِهِ يكونُ مَعْرُوفاً بعد وَفَاتهِ. الطُّهْرُ المتخلَل في مُدَّةِ الحَيْضِ حَيْضُ، كذلك صِدْقُ الكَذَابِ يُغْتَبَرُ كِذَباً.

مِنَ المجرّبِ أَنَّ الطُّقُلَ الذي يَخْفَظُ سُورةَ يوسفَ أُولاً يحفظُ القُرآنُ سَرِيعاً.

أَثْرُ دُعَاءِ السُّرْشِدِ قُويُّ جِدًّا. آمَنَ أَبُو هُريرة قُبْلَ وَفَاةِ النّبيِّ ﷺ بِثَلَاثٍ سِنينَ، ولَكِئْه أَكْثَرُ الصَّحابةِ رِوايةً لِقُوَّةِ حِفْظِهِ بدعاءِ النّبيِّ ﷺ له.

قَضَاءُ الشَّهْوةِ في غَيْر مَحَلَه حَرَامٌ، كَذَلَكَ الغَضَبُ في غَيْر مَحَلَهِ حَرَّامٌ،

لَطَمَ الشَّيْخُ أَبَا سَعِيدٍ أَبَا الخَيْرِ رَحِمَهِ اللَّهِ تَعَالَى عَذُوَّ لَهُ، فَنَظُرِ إِلَيهِ الشَّيْخُ، فقال العدوُّ: والقَدْرُ خَيْرِه وشرَّه مِنَ اللَّه تعالَى، فَقَالَ الشَّيْخُ: أُجِبُ أَنْ أَنْظَرُ أَنْ أَيَّ وجهِ أَصَابَهُ سَوَادٌ؟

ماذا يَكُونُ بروايةِ كَلَامِ الاَكَابِرِ فَقَطَا؟ الْظُر كيف يَنْطُقُ البَبُغَاءُ مثل الإنسَانِ ثَمَاماً هو يُصْبِحُ إنساناً؟ كَلًا .

الصَّبْرُ الحقيقيُّ أنَّ يعدُّ إصابةً البَّلَاءِ كانتهائهِ.

العَاقِلُ مَنْ يقولُ في أول يومٍ منْ إصابةِ البَلاءِ ما يفعلُ في اليومِ الثَّالَثِ.

لو تُجْعَلُونَ العالَمَ كلَّه مُضْغَةً وتَضْعُونَه في فَمِ الضَّيفِ لا يؤدَى حَقُّ الضَّيافَةِ.

انتَفِعُوا بِمِضْبَاحِ الصَّدُقِ مهما رأيتمُوه مُضِيتاً ولا تَنَظُرُوا إلى خَامِلِهِ. وَلَادَةُ كُلِّ مَوْلُودٍ تَدُلُّ على أنَّ اللَّه تعالى لم يَيْأُسُ مِنَ العِبَادِ.

إن لَمْ تَسْتَطِيعُوا أَن تُنْفَعُوا مُسْلَماً فلا تَضْرُّوهُ، وإنْ لَمْ تُسِرُوهُ فلا تُحْزِنُوهُ، وإنَّ لم تُثَنُوا عليه خَيْراً فلا تَغْتَابُوهُ. ليسَ مِنْ مُسْلَمَاتِ الهَلْدَسَةِ فَقَطَ، بَلْ مِنْ مُسُلَمَاتِ الأَخْلَاقِيَّاتِ أَيضاً. إِنَّ الخَطُّ المُسْتَقِيمَ أَقَلُ الخُطُّوطِ مَسَافةً.

خَطَأُ لَمْحَةٍ خَلَالَ مُدَّةِ مائة سَنَةٍ يُحوَّلُ جهةَ الإنسانِ مِنَ المَشْرِقِ إلى المَغْرِبِ.

لا تُخجُبُوا الوجَّة بعد الخَطَّأ بإزارِ حيلةِ لأنَّ ذلك الإزارَ أكثرُ وَسَخَأُ من الوجُّه.

لا تَتَّخِذُوا اللَّتِيمَ صَدِيقاً. فإن الفَحْمَ الحَارُ يُخْرِقُ اليَدَ، والفَحْمَ الباردَ يسوّدُ الوجْهَ.

عندما يشبعُ البَطْنُ تُصَابُ جميعُ الأعْضَاء بجوع الشُّهُوةِ.

الذَّمَابُ أَخْرَصُ الحَيَواناتِ والعَلْكَبُوتُ أَقْنَعُهَا، فَجَعَلَ اللَّهُ تَعَالَى الذَّبابُ غَذَاءَ للعَلْكَبُوتِ.

لو كَانَ وَسَاوِسُ الإنْسَانِ حُجَّةً شَرِعيَّةً لكانَ كثيرٌ من الزَّهَادِ مُشَاعَباً.

النَّظُرُ طَاهِرٌ مَا لَمْ يُرْفَعُ.

وَعَظَ عَبِدَ اللَّهَ بِنَ المُبَارِكِ رَجِمَهُ اللَّهُ: أَنِ اتْرَكُوا نَظَرَ سَوَءِ تَوَفَّقُوا خُشُوعاً واتْركوا الفّخشَ تُعْطُوا حِكْمَةً .

قَالَ شيخٌ لشابٌ وكَانَ يَفْخشُ في كَلَامهِ: انْظُر اللَّيِّ مَا تُرسلُ به رسالة إلى اللَّه تعالى؟

لو كَانَ الكِبْرُ عِلْمَا لَكَانَ فيه مُتَخَرَجُونَ.

رِضَاكَ مِنَ اللَّهِ تعالى عَلَامَةُ أَنَّ اللَّهَ تعالى راضٍ عنك.

الذي يَسْتَفيدُ ويشْكُرُ فهو يؤدي أول جزءِ منَ الدِّينِ.

المُشُوا مُتُواضِعينَ وإلَّا تَزَلُّوا وتَسُقُطُوا.

المَكُرُ كَبِطَانيَة صغيرةِ إِنَّ تُغَطُّوا بِهِا الرَّاسَ تَنْكَشِفُ القَدَّمُ.

دَعَا موسَى عليه السَّلام ربَّه: ربِّ كَفَ عني لسَّانَ الخَلْقِ، فقال: إِنْ كُنْتُ فَاعِلَه فَعَلْتُه لِتَقْسِى.

﴿ حَصُّلُوا رَافِتَرَبُوا ﴾ [البغرة: ٦٠] حقّ. ولكن "كُلُوا تاكُلُوهُ (معناه: كُلُوا إلى الحُنْجُرَةِ) باطِلٌ.

لو لمْ تَكُنْ حَاجَةُ البَطْنِ لَمْ يَقَعْ حَيُوانٌ فِي الشَّبْكَةِ.

شَجَرةُ صَلْدَكِ تَطَيُّبُ نَصْلَ فَأْسِ يَقْطَعُها.

قال الشَّيخُ المجدَّدُ: لم تبقَ أمنيةٌ سِوَى اتَّباع السُّنةِ.

البُرَكَةُ في هديَّةٍ وصَلَتْ بدونِ إشْرافِ النُّفْسِ.

لِلَبَاسِ ثُلَاثُ ذَرَجَاتِ: الأولى لِبَاسُ رَاحَةٍ وهو واجِب، والثانية لِبَاسُ زينةِ وهو جَائِزٌ، والثالثة لِبَاسُ رياءِ وهو مَمْتُوعُ.

شَعَادَةً عَظِيمةً أَنْ يَكُونَ الإنْسَانُ موخداً ومؤدّباً أو يكونَ مؤدّباً وموخداً.

الشَّاهُ شَجَاعُ الدِّينِ الكَرَمانيُّ أحيا الليالي أَرْبِعِينَ عَاماً. نامَ يَوْماً قَرْأَى اللَّه تَعَالَى في المَنَامِ فقال: اللَّهُمْ إِنِي الْتَمَسُنُكَ في اليَقَظَةِ ولْكِنَ وجَدْتُكَ في المَنَام، فقال: بِبُرَكةِ يقطَّتِكَ وجَدْتَتِي في مَنَامِكَ.

لو وَضَعْتَ بَيْضَ الإورَّ تَحْتُ الذَّجَاجِ يُنْسُبُ الفَّرُخُ إلى الدَّجَاجِ وإنَّ كانَ آثَبَرَ منه. كذلك المُريدُ يَتَقَدَّمُ مَا يَتَقَدَّم ولكنه وَلَدُ رُوحَانيُّ لشَيْخِهِ.

يَجُوزُ العِقَابُ على الخَطَّأ كَما أمرَ بالصَّدقةِ بالجُمَّاعِ في الخَيْضِ،

حَقِيقَةُ التَّوسَلِ أَنَّ يَقُولَ الغَبْدُ: اللَّهُمْ إِنَّ قُلَاناً مَقْبُولٌ عندك وأنّا أُحِبُه فَارْحَمْني بِبرِكةِ هذا الحبّ في الله . إِنْ لَمْ تَسْتَطِعِ العَمَلَ بِالأَفْضَلِ فَالأَحْسَنُ العَمَلُ بِالمُباحِ، فإن لم تَسْتَطِعُ أَنْ تَقُومَ للتهجِدِ فَصَلَ قبلَ النَّوم.

يا صديقي إنَّك ذاهبٌ إلى بيتكَ الحَقيقيُ ولَٰكِنُ ببطئ. الحَيْوانُ أيضاً يُشرعُ إلى البيْتِ الأصليّ.

وسَاوسُ الشّيطانِ كُسِلكِ الكَهْرُباء خُذُه للتّقريبِ أو للتّبعيكِ يُمْسِكُكَ.

حُبُّ الزَوجةِ إِن لَم يَكُنُّ سَبِياً للغُفُلةِ عَنِ الدَّينِ فَمَحُمُودٌ بِل هُو مَطْلُوبٌ .

أُوضَى الإمامُ أَبُو حَنْيَفَةً لأَبِي يُوسِفَ: لَو نَادَاكُ أَحَدُّ مِنْ وَرَائِكَ فَلا تُجِبُه. مِنَ الوَراءِ تُتَادِّى الحَيَوانَاتُ.

اسْتَتَابُ النّبيُ ﷺ امرأةً مِنَ النّوحِ فقالتُ: يُبْقَى عليٌ دَيْن نُوْحةٍ، سأتُوبُ بَغْدَ أداء الدّين. فقال: نَعَمْ فذهبت ثم رجعت من الطّريق، هذه هي الحِكْمَةُ.

لا تَتَكَلَّمْ بَكَلَام يُؤذِي غَيْركَ. هذا نِصْفُ السَّلوكِ.

سأل المُريدونَّ المَنْصُورَ الحَلَاجِ قَبْلُ أَن يُصْلَبَ مَا الفَرْقُ بيننا وبين الذين يرمُونكَ بالحِجَارةِ؟ فقال المَنْصُورُ: لَكُمْ أَجْرُ ولَهُمْ أُجران أُنتم تُخسِنُونَ بي الظَّنَّ وهُمْ يُراعُونَ الشَّريعة، وحُسْنُ الظَنُّ فَزَعُ والشَّريعة أَصْلُ.

حبُّ الشَّيخ ليس داخلاً في حبُّ غير اللَّه.

رأى إبْراهيَمُ عليه السُّلام القَمَرَ فقال: هذا ربّي. هذا في الظَّاهر شِركَ، ولَكِنُ في الحقيقة إبطالُ الشُّركِ.

قال الإمامُ باقِرُ رَخْمَة اللَّه عليه: مَوْتُ القَلْبِ يَنْشَأُ مِنَ الشَّهُواتِ النَّفَسِيَّة والأحياءُ هُمُ الذين يَسْمَعُونَ بتدبّر. مَنْ لَمْ يُقَدِّرِ النَّعْمَةَ تُسْلَبْ منه النَّعمةُ وهو لا يَشْعُرُ.

إِنَّ وَجَدْتَ العجبَ بِالعِظةِ فَعِظُ وَأَنتَ تَقُرأُ مِنَ المَكْتُوبِ حتى يقولُ ا الناسُ: هذا عاجِزٌ يخطبُ مِنَ المَكْتُوبِ.

الحِقْدُ أَنْ يَكْتُمُ الْإِنْسَانُ في نَفْسِهِ سوءاً لغيره بِاخْتِيارهِ ويدبّر لْإيذائه وإن أَصَابُك عَنْ أَحدِ سيئةٌ حتى لا تحبٌ لِقَاءَه فهذا انْقِباضٌ. وعِلَاجُه أَنْ يَدْعَوْ له في غَيْبتهِ.

النَّظَرُ على قلةِ مَالِ الدُّنيا علامةُ حُبِّ الدُّنيا.

مِثَالُ المُتَبَّاهِينَ فِي المَّالِ كَحَامِلِي نَجَاسِةٍ يَثَبَّاهُوْنَ فِي سَلْتِيْ نَجَاسَةٍ.

عندما كَانَ أحدٌ يُشْكُو الفَاقَةَ عند إبراهيمَ بن الأدهم قال: لا تَعْرِفُونَ قيمةَ الفَاقَة. سَلُونا عنها. اشترينَاها بدولةٍ.

طَرِيقُ تَخْفِيفِ حُبُ المَرْأَة لِلْجِلْيةِ والمَلَابِسِ أَنْ تَلْبِسَ في البَيْتِ مَلَابِسَ طَيْبَة، وعندما تَذْهَبُ إلى بَيْتِ آخَرَ تَلْبِسُ ثِياباً بِذْلَةً.

أَلْهِمَ ابَنُ عَطَاءِ الإسكندريّ مِنَ اللّه تعالى أنّي رَزَاقٌ حتى لو تُذْعُو أن لا أَرْزُقُكَ لأرزقُكَ، فعندما تسألني للرّزقِ بّاكياً فكَيْف لا أُغطِيكَ.

ضَافَ الإمَامُ الشافعيُ عِنْدَ الإمامِ مَالِكِ فَغَسَلَ الإمامُ مَالِكُ أُولاً وبدأ الأكلَ حتى يَأْنَسَ الضّيفُ.

الفَارِقُ بين مَاءِ النُّهْرِ ومَاءِ العَيْنِ الحُبِّ والحَمَاسُ.

نِسَاوْنَا الشَّرِقَيَّاتُ عَامَةً غَاشِقَاتُ الأَزْواجِ وَقَاصِرَاتُ الطَّرْفِ. النِساء تحت الرَّجَالِ طَبْعاً، والرِّجُلُ تحت المَرْأَةِ حبًا.

إِنْ كَانَ الشَّيخُ سِرَاجَ السَّحَرِ فالشَّابُ سِرَاجُ المَساءِ.

الهَدَفُ مِنْ ترجيحِ حُقُوقِ العِبَادِ على حُقُوقِ اللّه تعالى تَعْليمُ الإيثارِ. ما خُيِّرَ النبيُّ ﷺ بين أَمْرينِ إلَّا الْحَتَارِ أَيْسَرَهُما. وفيه إظْهَارُ كَمَالِ العَجْزِ وإظْهَارُ كُمَالِ العبديَّةِ.

اَسْتَأَذَنَ رَجُلُ الشَّيخَ الحَاجَ أَمْدَاد اللَّه المُهَاجِرَ المَكِيُّ للإقَامَةِ بِمَكُّةَ المُكَرِّمَةِ فقالَ: إِنْ تَسْكُنْ بالهِنْدِ وقَلْبُكَ مَعْلَقُ بِمَكَّةَ خيرٌ وأَخْسَنُ مِنْ أَنْ تَسْكُنَ بِمَكَّةً وقَلْبُكَ مُعَلِّقُ بالهِنْدِ.

يُمْكِنُ أَن تَجْتَمِعَ الشَّجَاعةُ والتَّدبيرُ. الأَسَدُ مَا أَشْجَعَهُ وَلَكِنَّه يَصِيدُ مُخْتَقِياً.

العَوَامَ تَزْعَمُ الشَّركَ تَوسَّلاً والعُلَّماءُ (المتشدَّدون) يَزْعَمُونَ التُّوسُلَ شِرْكاً.

الحَرَمُ كالرَّحِمِ يَكْبُرُ الولدُ فيزدادُ الرَّحِمُ كذلك يِتْسِع الحَرَمُ عند ارْدِيادِ الحُجَّاجِ،

اللَّهُمْ إِنِّي وَإِنْ عَصَيْتُكَ لَكِنْ لا أَفْنَطُ مِنْ رَخْمَتِكَ. دَفَعَنِي إليك خِيَانَةُ الدَّنيا، وَثَبَّتَنِي عِلْمِي بِلُطُفِكَ وكَرَمِكَ على بَابِكَ.

اللَّهُمَّ لَم ثُقُلِلْ كَرَمَكَ فكيف يُرْجَى غَيْرُكَ؟ وَلَمْ تَغَيِّرُ عَادَنَكَ فَكَيْفَ يُسالُ غيرك؟

اللَّهُمْ مَنْ وَجَدَك فماذا لم يَجِدْ؟ ومن لم يَجِدْك فماذا وَجَد؟ اللَّهُمْ وثَقَتْنِي جِبَالُ شَهْوةِ نَفْسي القَويَّةِ، فكُنْ مُعيني والْصُرْنِي والْصُرْ مَنْ مَعِي.

اللَّهُمْ طَهْرَنِي مِنَ الشَّكَ والشَّركِ والنَّفَاقِ قَبْلَ نُزُولِي في الغَّبْرِ. اللَّهُمْ إِنِي أَسْتَعِيثُكَ على هَوَى النَّفْسِ وَوَسَاوِس الشَّيْطَانِ.

اللَّهُمْ إِنَّكَ تَعْلَمُ أَنْيَ لَمْ أُدَاوِمْ على طَاعَتِكَ وَلَكِنْ لَمْ يَخْرُجُ حَبّ الطَّاعَةِ مِنْ قَلْبِي. اللَّهُمْ إني غَمِلْتُ طَاعَاتِ كثيرةً، وأَتُقَنْتُ أَخُوالاً كثيرةً. ولُكِنْ عَدْلُكَ قَضَى على اعْتِمَادي بها، لا بَلْ صَرَقَني فَضْلُكَ عَنِ الثَّقَةِ بها.

اللَّهُمْ مَنْ كَانَتْ خَسَنَاتُه سَيئاتٍ، فَكَيْفَ لا تَكُونُ سيئاتُه سيئاتٍ. ومَنْ كَانَتْ عُلُومُه ومَعَارِقُه دَعَاوَى صرفَةً، فَكَيْفَ لا تُكُونُ دَعَاواه دَعَاوى مُخْضَةً.

اللهُم كلما خُرس سؤئي لِسَائي أنطقني كَرَمك، وكلما أقنطتني أغمالي أرجأني إحسانك.

اللَّهُمْ كُمْ تَزْأَفُ بِي مَعَ عَدَمٍ تَفَكَّرِي لِلْعَاقِبَةِ، وكَمْ تَرْحَمُني مَعَ قُبْحٍ أَغْمَالي.

اللَّهُمْ إذا لَم يُخْفَ عَلَيك خَالَي، فَكَيْفَ أَشْكُوكَ؟ اللَّهُمْ إذا كُنْتَ وَكِيلَي فَلَا تَكِلْنَي إلَى النَّفْسِ والشَّيْطَانِ، وإذا كُنْتَ نَاصِري فلا تُخْزِني، وإذا كُنْتَ بِي رَحيماً فَقِنِي خُسْرانَ يوْم القِيَامَةِ.

اللَّهُمَّ إِنَّكَ أَكُرَّمْتَنِي قَبْلَ وُجُودِ ضَغَفِي، فَهَلَّ تَحْرِمُني مِنْ كَرَمِكَ بعد ظُهُورِ ضَغْفِي؟

اللُّهُمَّ منَّى ما بليقُ لؤمي، ومنك ما يليقُ كَرَمَك.

اللَّهُمْ إِنِّي مُخْتَاجٌ فَقِيرٌ إليك عند غِنَّايَّ، فَكَيْفَ لا أَكُونُ مُخْتَاجًا عند فَقْرِي؟

مَنْ لَم يُقَدِّرِ النُّعَمَ حين وُجُودِها فَسَيُقَدِّرُها بعد فَقَدِها.

مَنْ لَم يُقْبِلُ إِلَى اللَّه بِإِخْسَانِهِ فَسَيَوْتَى بِهِ إِلَيْهِ مُوثَقاً بَسَلَاسِلِ بَلَاهِ.

كلُّ كَلَامٍ يَصْدُر مِنْ أَي مُتْكَلَمٍ فَلَا يُدُّ أَنْ يَكُونَ عَلَيْهِ لَبَاسٌ نُورانيُّ أَو مُظْلِمٌ مِنْ جَانبِ مَنْ صَدْرٌ منه. عَدَمُ التَّاسَفِ على قُقْدانِ الطَّاعةِ مَعَ عَدَمِ التقدَّمِ إلى الطَّاعَةِ عَلَامَةً الوقُوع في الخَدِيعَةِ.

إِذْ كُنْتَ تُرِيدُ أَنْ تَعْرِفَ ما منزلتُكَ عنده، فانْظُر في أَيِّ شيءِ شَعَلَكَ؟

مَنْ وَجَدَ لَمَرَةً عَمَلهِ لذَةً وحلاوةً في الدُّنيا فهو عَلَامةً قَبوله في الآخِرَةِ.

مَنْ كَانَ بِدَايَةَ سُلُوكِهِ مِنوَراً بِالتزامِ الأوزادِ، فَسَيْكُونُ انتهاء سُلُوكِهِ مضيئاً بِالأنُوارِ والمَغَارِفِ.

مَنْ رَايَتَه مجيباً عَنْ كُلَّ صَوَالِ وَمَبْدِياً لَكُلُّ مُشَاهَدٍ وَمُبِيناً لَكُلُّ عِلْمٍ فَاغْرِفْ أَنَه جَاهِلٌ.

العَادِثُ مُنْ لا يُزَالُ اضْطَرائِه، ومَنْ لا يَطْمِئِنْ إلا إلى اللَّه تَعَالَى.

رَقْعُ بَصَرِكَ إلى بَقَاءِ الغَيْرِ وتوحَشُكَ عند فَقْدِ ما سِواهُ، دَلِيلُ على عَدَم وصُولِكَ إليه.

أنْتُ تابِعٌ للمَخْلُوقَاتِ ما لَمْ تُشَاهِدِ الخَالِقَ فيه، وإذا شَاهَدُتُه فالمَخْلُوقَاتُ تابِعةٌ لك.

عجبٌ شديدٌ أنك تفرّ ممن لا تغيبُ عنه ونَطُلُبُ ما لا تُصَاحِبُه: ﴿ فَإِنَّهَا لَا نَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَيْكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلشَّدُورِ ﴾ [الحج: ١٤١.

النبيط في سِينَا مِ النَّهُرُورَيُّ رَائِدُولَهُ سِينَائِدِ وَالْهُ لِمُنْ مَا فَا لِوَالْمُ رَائِعُهُ الْمُؤْتِ وَالْنُهُتُ فَي عَجْرِكَ يَنْصُرُكَ بِقُلْدُرَتِهِ، وَالْبُكُ فِي ضَعْفِكَ يُسَاعِلُكَ بِقَوْتُهِ.

خَرُمْ عليك دَغْوَى شيءٍ هو لغيرك وليْسَ لكَ، فَهَلْ أَبَاحَ لك دَغُوى كَمَالاتِ لك واللَّهُ ربُّ جميع العَالَم.

أَفْرِغُ قَلْبُكَ مِنْ غَيرِ اللَّه تعالى يَمُلأَهُ اللَّهُ مِنَ المَعَارِفِ والأَسْرَادِ .

قد يُغطَى لك في لَيْلَةِ القَيْضِ المُظْلِمَةِ منَ العُلُومِ والمُغارِفِ ما لا تَجِدُه في نَهَارِ البُسْطِ المُضيء.

بدايةً السَّالكِ مرآة نهايتهِ ومنظروِ، فمَنْ كانتُ بدايتُه مع اللَّهِ تعالى تكونُ نهايتُه إليه.

مَنْ بُورِكَ فِي عُمُرهِ يَجِدُ في زَمَنٍ قليلٍ مِنْ الْطَافِ اللَّهِ وإِحْسَانَهِ مَا لا يُحيطُه العبارةُ والبيانُ ولا تبلغُها الإشارةُ.

الشَّتْرُ نَوْعَانِ: سِتْرٌ من صُدُورِ فَنْبٍ، وسِتْرُ الذَّنْبِ مِنَ الخَلْقِ بعد صُدُوره.

العُلُومُ والحَقَائِقُ مجملةٌ وقْتَ النَّجَلَي والنَّفْصِيلُ بَعْدَ الحِفْظِ والوغي. ﴿لَا تُمْرِلُهُ بِهِ. لِسَائِكَ لِتُمْجَلَ بِهِ: ﴾ [النباءة: ١٦].

وُرُودُ النُّصْرَةِ الإلْهيةِ بِقَدْرِ الكَفَاءةِ والقَبُولِ، وضَوَّءُ الأَنْوارِ بِقَدْرِ صَفَاءِ الأَسْرَارِ البَاطِنَةِ،

الوِرْدُ يُطُلُبُه منك مَوْلَاكَ، والوَارِدُ أَنْتَ تَطَلُبُه منه فأيُ يَشْيَةٍ بين مَطْلُوبِكِ ومَطْلُوبِه.

اتُقِ إِخْسَان المَولَى وعِصْيَانِكَ لا تَذْرِي لَعَلَه اسْتِذْزَاجٌ لكَ منه، وأَنْتَ لا تَشْعُرُ. قال تعالى: ﴿ سَكَشَدْيِجُهُم مِّنَ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [الاعراف: ٢٨٣].

ليسَّ المُتَواضِعُ مَنْ إِذَا عَمِلَ عَمَلَ تَواضُعٍ يِظُنَّه أَعْلَى وأَوْلَى، بل التَّواضُعُ مَنْ إِذَا تَواضَعَ يَظُنَّه أَدُونَ وأَخسَ.

مَا تَيْأَسُ مِنْهُ أَلْتَ مِنْهُ حُرٌّ، ومَا تُطْعِمُهُ أَلْتَ لَهُ عَبْدً.

صَاحِبُكَ حَقِيقَةً مَنْ يُصْحَبُكَ بعد مَعْرِفَةِ عُيُوبِكَ وليسَ إيَّاه سِوَى مَوْلَاكَ الكريم.

قد تَكُونُ عَاصِياً ويُريكَ صُحْبَةً مَنْ هو أَعْضَى مِثْكَ صَالِحاً.

لا تُجَالِسُ مَنْ لا يَخُنُك خَالُه إلى اللَّه تعالى، ولا يُهْدِيك كَلَامُه إلى اللَّه تعالى.

إذا عَلِمْتَ أَنَّ الشَّيْطَانَ لا يَغْفَلُ عنك فلا تَغْفَلُ عَنَ مَوْلَاكَ الذي نَاصِيتُك بيده.

لا يَنْفَعْه طَاعَتُك ولا يَضُرُه عِضْيَانُك. أَمَرَكَ بِالطَّاعَةِ ونَهَاكَ عَنِ المَعْصِيَةِ لِيَعُودَ النَّفْعُ إليَكَ.

لمَّا وَجَدَ عِبَادَهُ مُتَطَلَّعِينَ إلى ظُهُورِ العِنَايةِ الخَاصَّةِ وأَسْرَارِ الإِقْبَالِ، قال: ﴿ يَقْتَشُ مِرَحْمَتِيهِمِنَ يَكَامُ ﴾ [آل عسران: ٧٤]، ولمَّا رَأَى أَنْهُمُ لو تُركُوا بهذا أنه هو أصلُ الرَّحْمَةِ يَثْرِكُونَ الأَعْمَالَ مُعْتَمِدينَ على التَّقْدِيرِ الأزليُ، قال: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ ٱلْمُحْمِينِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦].

مَنْ عَظْمَكَ فهو في الحَقِيقَةِ يُثْنِي على سُنْرِ رَبِّكَ.

إذا أَزَادَ أَنْ يُظْهِرَ فيك فَضْلَهُ وإخْسَانَه أَوْجَدَ فيكَ الأَعْمَالَ الصَّالِحَةَ وأَضَافَها إليك وَقْتُ المَدْحِ.

لمَّا جَعَلَكَ رَاغِبًا عَنْ غَيْرِه وَنَافِراً عَنه، فَاعْلَمُ أَنَّه يُريدُ أَنْ يَفْتَحَ بَابَ الأنس والحبّ لله.

بَذَلَ لك أولاً يَعْمَةَ الإيجَادِ، وثانياً أفَاضَ عليك يَعْمَةَ البَقَاءِ الظَّاهريُّ والبَاطِنيِّ كلَّ لَحْظَةِ مُتَوَاصِلاً.

العُبُوديَّةِ. العُبُوديَّةِ.

إغْطَاءُ الخَلْقِ لك حِرْمَانٌ ومَثْعُ اللَّهِ مِنْكَ أَيْضًا إِحْسَانً .

لا يُمْنَعُ منك إلا لأنَّ الإعطاءَ يَضْرَكَ . وَأَنْتَ لا تَذَري حِكْمَةُ اللَّهُ ولُطَّفه في المَنْع منكَ . إِذَا أَعْطَاكَ فَأَرَاكَ جُودُه وكَرَمَه، وإذا مَنَعَكَ فأراك قهْرَهُ وغَلَبَتَه. فهو يُحْسِنُ إليك بِمَعْرِفَتِه على كلّ حَالٍ ومُقْبِلُ إليك بِلْطُفِهِ وكَرَمِه.

جَعْلَ الدَّارُ الآخِرَةُ محلَّا لِجَزَّاءِ أَعْمَالِ عِبَادِهِ المؤمنين لأمرين:

أُولاً: لأنه لا تُسَعُ الدُنيا ما يريدُ أن يُعْطِيَكَ. وثانياً: لأنَّه أَعْظَمَ قَدُرُهُم وَمَثْرَلَتَهُم مَنْ أَنْ يُعْطُوا جَزَاءَهُم في ذارِ الفَنَاءِ.

مَنْ ظنَّ أَنَّ رَحْمَتُهُ وعِنَايِتُهُ بعيدةً عَنِ العَبْدِ خَالَ المُصِيبِةِ والأَلْمِ؛ فهذا قُصُورٌ عَقْلِهِ.

ما دُمْتَ في الدُّنيا فلا تَعْجُبُ باغْتِراضِ المُصَائِبِ، فإن الدَّنْيا تُظُهِرُ ما هو لَازِمُ لَهَا.

إذا جَاءَ الصُّبُحُ يُفَكِّرُ الغَافِلُ ماذا سَيَعْمَلُ اليومَ؟ والعَاقِلُ يَنْتَظِرُ ماذا يُعَامِلُهُ اللَّهُ تَعَالَى؟

جُهْدُكَ فيما هو ضَامِنُ لك وتَقْصِيرُكَ فيما هو طَالِبٌ منك، دَلِيلٌ على ذَهَابٍ نُورِ عَقْلِكَ، الهِمَمُ المُتَقَدَّمَةُ لا تَقْدِرُ على سُقَ جُدُر القَّدَرِ.

لا تسألِ اللَّهَ تَعالَى أَنْ يَخْرَجَكَ مِنْ حَالِكَ الْمَوْجُودة مِنْ الاشْتِغَالِ الدينيِّ أَو الدنيويِّ، ويُشْغِلَكَ في حالةِ ٱخْرَى لآنه لو شَاءَ لأشْغَلَكَ بغيرِ أَنْ يُخْرِجُكَ .

لا يَكُنِ المَقْصُودُ مِنَ العِبَادَةِ والدُّعَاءِ حُصُولَ العَطَاءِ والمَغْفِرَةِ، بل
 إظْهَارُ العُبُوديَّةِ وأداء حُقُوقِ الرَبوبيَّةِ.

كثيراً ما يُسْتَحيِي العَارِفُ مِنْ عَرضِ الحَاجَةِ على مَوْلَاهُ اكْتِفَاهُ بمشيئتِهِ. فكيْفَ لا يَسْتَحيِي مِنْ عَرضِ الحَاجَةِ على خَلْقِهِ؟

يذكرُ بالسؤال مَنْ يَجُوزُ عليه الغَفْلَةُ والسَّهْو وينبَه بالطَّلَبِ مَنْ يَجُوزُ عنه اسْتَغْنَاء السَّائل. ليسَ الدَّعاءُ وشَوَالُ المَولَى خَالاً جيداً ومعتبراً، والحَالُ الطَّيَبُ أَنْ ترفقُ حسنَ أدّبٍ.

أيها السَّالَكُ لا تُقَدِّمُ همَّتَك إلى غَيْرِ مَوْلَاكَ الكَريمِ، فإنَّ الكَرِيمَ لا يتجاوزه الرَّجاءُ.

لَا يَقْنُطُكَ عَنْ قَبُولِ الدّعاءِ مَعَ التَّضَرُّعِ في الدّعاءِ تأخيرُ وقُتِ العَطَّاءِ، لأنَّه تكفلَ بإجابتكَ في أمرٍ يحبِّه لك.

لا يُخْرِجُ مِنَ القُلْبِ الشّهوةَ النفسائيّة إلا الخَوْفُ المَائِعُ، أو الشُّوقُ الجَاذِبُ.

إذا أَخْبَبُتَ أَنْ يُفْتَحَ لَكَ بَابُ الرِّجَاءِ، فَشَاهِدُ إِحْسَانَ مَوْلَاكَ إِلَيك، وإنْ أَخْبَبُتَ أَنْ يُفْتَحَ لَكَ بَابُ الخَوْفِ، فَشَاهِدِ الذَّنُوبِ والمَعَاصِي التي صَدَرَتْ منك إلى جَتَابِهِ.

إِنْ وُكُلْتَ إِلَى نَفْسِكَ فلا نِهَايةً لِعُيُوبِكَ. وإِنْ أَبُدَى لك الجُودُ والكَرَمُ فلا نِهَايةً لِمَحَاسِئِكَ.

وقُوع قلَّة رَجَاءِ العَفْوِ عندَ صُدُورِ المَعْصِيَةِ عَلَامَةُ الثَّقَةِ بأَعْمَالِكَ الحَسْنَةِ.

إذا اشْتَبَه عليكَ أَمْرانِ أَيْهِما أَوْلَى، فَانْظُرُ أَيُّهِما أَشْقُ على النَّفْسِ فَاتَبِغْه، فَإِنْ مَا هُو شَاقَ على النّفس يكونُ حقاً.

حظُّ النَّفْسِ في المَعْصِيَةِ بيْنٌ، وفي الطَّاعَةِ خفيٌّ، وعِلَامُجُ مَرَضٍ خَفِيُّ يكونُ شَافاً.

إذا أَنْطَقَ مَوْلَاكَ لِسَانَ الخَلْقِ لِمَدْحِ لسَتْ لَهُ بِأَهْلِ فَرَطَبُ لِسَانَكَ فَي ثَنَاءِ مَوْلَاكَ بِمَا هُو أَهْلُهُ.

أَجْهَلُ النَّاسِ مَنْ يَتْرُكُ مُلَاحَظَةً غُيوبِ يَعْلَمُها فيه لادَّعاءِ النَّاس فيه المُخَاسِنَ. عندما يُمْدُحُ المؤمنُ الحقيقيُّ فهو يستحيي مِنَ اللَّهِ تعالى على أنَّه يُمُذَحُ على وصْفِ لا يُشَاهِدُه في نَفْسِهِ.

النَّاسُ يُقْتُونَ عليك بِصِفَاتٍ حَسَنَةٍ يظنُّونَها فيك. فاذُمُمْ نَفْسَكَ لأَجُل صِفَاتٍ سيئةٍ تَجِدُها في نَفْسِكَ.

ثباتُ خَلَاوةِ وللَّهِ الشُّهواتِ النفسانيَّةِ ذَاءٌ عُضَالٌ.

كيف تَصْدُرُ منك الخَوَارِقُ وأنْتَ لَمْ تَتْرُكُ عاداتِك النفسانيَّةُ.

أَصْلُ كُلُّ مَعْصِيةِ وَغَفْلَةٍ وشَهْوةِ نَفْسَانِيَّةٍ مُوَافَقَتُكَ لِنَفْسِكَ.

مُلَاحَظَةُ عُيُوبِكَ البَاطِنَةِ خَيْرٌ مِنَ النَّظَرِ لِتَحْصِيلِ مَا هُوَ غَائِبٌ ومَسْتُورٌ عنك.

لا تَبْسُطُ يَدَكَ للاَّخَذِ مِنَ الخَلْقِ إلا إذا شَاهَدُتَ فيه أَنَّ مَوْلَاكَ الحقيقيُّ هو المُغطِي.

خَيْرُ أَوْفَاتِكَ وَأَحْسَنُها مَا تُشَاهِدُ فِيهِ احْتِيَاجَكَ وَتَرْجِعُ إِلَى ذَلَتِكَ وَخِزْيِكَ .

إِنْ أَرَدْتَ نُزُولَ المَوَاهِبِ الإِلْهِيَّةِ إِلَيْكَ فَاخْتَرْ لِنَفْسِكَ الفَقْرَ والفَاقَةَ، فَإِنْ اللَّهَ يَقُولُ: ﴿ إِنِّمَا ٱلصَّنَقَتُ لِلْفُقَرَآهِ ﴾ [التوبة: ٢٦٠].

نُزُولُ الفَاقَاتِ عِيدُ السَّالِكِينَ.

إِنَّ أَخْتَبُتَ العزُّةَ الباقيةَ فلا تَخْتَرِ العِزَّةَ الفَانِيةَ.

إِنْ تَجَلَّى لِكَ نُورُ البَّقِينِ، شَاهَدُتْ خُسُوفَ الفَنَاءِ على مَحَاسِنِ الدُّنيا.

غَلِمَ اللَّهُ أَنْكَ لا تَقْبَلُ النَّصِيحَةَ الصَّرْفَةَ فَأَذَاقَكَ لَذَّةَ مَصَائِبِ الدُّنْيَا التي سَهَل عليكَ مُفَارَقَةَ الدُنيا.

إِنْ أَحْبَبْتَ أَنْ تُوَقَّى هُمُ الغَزْلِ فلا تَخْتَر الوِلَايَةَ الدُّنيويَّةِ الزَّائِلَةِ.

غَمَلٌ يَصْدُرُ عَنْ قَلْبِ تَارِكِ الدُّلْيَا غير قَلِيلٍ، وَهَمَلُ يَصْدُرُ عَنْ قَلْبٍ غَافِلِ حَرِيصٍ على الدُّنْيا غيرُ كَثِيرٍ.

الهَمُّ سِرَاجُ القُلْبِ إِذَا ذَهَبَ ذَهَبَ ضُوَّءُ القَلْبِ.

لَا تَثْرُكِ الذُّكُرَ لَأَجُلِ عَدَمِ الحُضُورِ في الذُّكُرِ، لأن الغَفْلَةَ خِلَالَ الذُّكْرِ خَيْرٌ مِنَ الغَفْلَةِ عَنْ نَفْسِ الذَّكْرِ.

ولا يبعدُ أَن يُرْفَعَكَ اللّٰه تعالى عَنْ ذِكْرِ غَفْلَةِ إلى ذِكْرِ يَقْظَةِ، وعَنْ ذِكْرِ يَقْظَةِ إلى ذِكْرِ خُضُورٍ، وعَنْ ذِكْرِ خُضُورٍ إلى ذِكْرِ يَغِيبُ فيه جَمِيعُ مَا سِوى اللّٰهِ تعالى، ﴿وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَعْزِيزِ﴾ إناطر: ١٧].

لَا عِوْضَ عَنِ العُمْرِ المَاضِي، والعُمْرُ الحَالَيُ ثَمِينٌ جداً.

تَأْخِيرُكَ الإثبانَ بِالأَعْمَالِ إلى الوَقْتِ الْفَارِغُ مِنْ حُمْقِ نَفْسِكَ.

لا تُنْتَظِرُ وقُتَ الخُلُوُ عَنِ الأَغْيَارِ فإنَّه يُبْعِدُك عَنْ حَالِكَ التي أَقَامَكَ عليها مِنْ مُرَاقَبَتِكَ إيَّاهُ والمُخَافَظَة.

لا يَمُرُّ عَلَيْكَ وَقُتُ قَدْرَ نَفْسِ إِلَّا يَظْهَرُ فَيكَ مَا قَدَرِ اللَّهِ لك.

سُبِّحَانَ مَنْ جَعَلَ سُبِيلَ الوُصُولِ إلى أُوليائِه مَا جَعَلَه سَبِيلاً للوصُولِ إلى نَفْسِه، وبُلَغ إلى أُوليائِه مَنْ أرادَ أَنْ يبلغه إلى ذَاتِه.

ادفِنْ تَفْسَكَ فِي أَرْضِ الخُمُولِ، فإنَّ الحَبُّ لَم يَكْمَلُ نُمُوّهِ حَتَّى يُدْفَنَ فِي الأَرِض.

لا شيءَ انْفَعُ لِلْقَلْبِ مِنْ خَلَاءِ يَدْخُلُ معه في سَاحَةِ مَعْرِفَةِ النَّعْمَاءِ والصَفَاتِ الإلْهِيَّةِ.

أُوجِبُ عليك خِدْمُتَهُ وطَاعَتُه وجَعَلَها في الحَقِيقَةِ شَبَبًا لِدُخُولِكَ لجَنَّةً.

لمَّا عَلِمَ اللَّهُ قُصُورَ العِبَادِ في أَدَاء وَظَائِفِ عُبُوديَّتهِ أَوْجَبُ عليهم

طَاعَتُه وعِبَادَتُه، كَانَّه سَاقَهُم بِسَلَاسِلِ إِيجَابِهِ إِلَى طَاعَتِهِ. يعجبُ ربُّك مِنْ عِبَادٍ يُسَاقُونَ إِلَى الجَنَّةِ مَشْدُودِينَ في السِّلَاسِل.

عينُن لك العِبَادَاتِ بِالأُوقَاتِ المُعَيِّنَةِ حتى لا يَمْنَعَكَ الكَسَلُ والضَّعْفُ، وَوَسَّع في الوقْتِ حتى يَيْقَى لك وَقْتُ الاخْتِيَارِ.

عَلِمَ ضَعْفَكَ وَعَجْزَكَ فَخَفْفَ عَدَدَ الصَّلُواتِ وعَلِمَ احْتِياجَك إلى قَضْلِهِ فَضَاعَفَ ثَوْابَكَ.

الصَّلاةُ مَطْهَرةٌ لِلْقُلُوبِ مِنْ أَدْنَاسِ الأَغْيَارِ، وَفَاتِحَةً أَيُوابِ الأَسْرَارِ الخَفيَّةِ. الصَّلَاةُ مَحَلَ المُنَاجَاةِ وَمَوْضِعُ المَحَيَّةِ، والإَخْلَاصُ يفتحُ فيهَا القُلُوبَ للأشرارِ وتتلألأ نُجُومُ الأَنْوَارِ.

كيفَ تَطْلُبُ مُقَايِلَ أَعْمَالِ تَصْدُقُ بِها، أَو كَيْفَ تَطُلُبُ جَزَاءَ صِدْقِ أهْدِي لكَ منه.

ليسَ المُحِبُّ مَنْ يَرْجُو مِنَ المَحْيُوبِ مُقَابِلاً أَو غَرَضاً. أنتَ عَبدُ لما تحبّه. ولا يحبُ الله تعالى أن تَكُونَ عَبْداً لغيره. كما لا يُحِبُ الله عَمَلاً مُشْتَرِكاً كذلك لا يُحِبَ قَلْباً مُشْتَرِكاً.

حَبْكَ أَنْ يَطْلِغَ النَّاسُ خَوَّاصَ أَعْمَالِكَ، وأَخْوَالُ بَاطِيْكُ عَلَامَةً عَدَمٍ صِدْقِكَ في الغُبُوديَّةِ.

أَلْتَ مُحُنّاجُ إلى خُلْمِ اللَّه تعالى عند عِبَادَتِهِ، وطَاعَتُهُ فوق ما تَحْتَاجُ إلى خُلْمِهِ عند المَعْصِيّةِ والْفسقِ.

لا تُطُلُبُ عِوْضاً عَنْ عَمَلٍ لَسْتَ له فَاعِلاً حقيقيًا، كَفَاكُ عِرْضاً إِنْ قَبِلَه ولم يُؤاخذُ عليه.

إذا طَلَبْتُ الجَزَاء على عَمَلٍ تُطَالِب فيه بالصَّدْقِ والإخْلَاصِ.

يَكُفِي للمَّامِلِينَ جُزَّاءً مُعَجَّلاً ما يُقْتَحُ خِلَالَ الطَّاعَاتِ على قُلُوبِهِم من أَبُوابِ الإلهَامَاتِ ولذَّةِ المُنَاجَاةِ.

رَبُنَا أَجِلُ مِنْ أَنَّ يُعَامِلُه عَبِدُه بِطَاعَتِه نَقْداً ويؤخّر هو جَزَاءه سَلَفاً إلى يوم الفيامّةِ.

لَّيْسَ عَمَلُ أَشَدْ قَبُولاً عِنْدَ اللَّه مِنْ عَمَلٍ غَائِبٍ عَنْ بَصَرِكُ مُشَاهَدُته وحَقِيرٌ في نَظَرِكَ وجُودُه.

بِدَايةُ شَيْر حِمَارِ الطَّامُونِ ونِهَايتُه واحِدَة، فلا تُسَافِر مِنَ المَخْلُوقِ إلى المَخْلُوقِ، بل مِبز مِنَ المَخْلُوقِ إلى الخَالِقِ.

عَدَمُ الحُزنِ على قَواتِ الطَّاعَاتِ والعِبَادَاتِ وعلى وُقُوعِ المَعَاصي والسَّيُّتَاتِ، عَلَامَةُ مَوْتِ القَلْبِ.

لا يُسِيئُكَ عَنْ خُصُولِ الاسْتِقَامَةِ مَعَ رَبِّكَ ذَلْبٌ صَدَرَ عَنْكَ لَعَلَه آخرُ ذَلْبٍ قُدُرُ لِكٍ.

لو قَاتِلُكَ عَذْلُه وإنْضَافُه فلا ذَنْبَ صَغِيرٌ، ولو قَاتِلُكَ فَضْلُه فَلَا مَعْصِيةً كَبِيرةً.

القَلْبُ لا يَصْلُحُ لأن يَفْهَمَ الحَقَائِقَ والأَسْرَارَ مَا لَمْ يَثُبُ عَنْ أَغْمَالٍ لا تعنيهِ.

العِلْمُ النَّافِعُ هو ما انْتَشَرَتْ أَشِعْتُهُ في الصَّدْرِ والقَلْبِ وكُشُفَ عَنِ القَلْبِ سُنُورَ الشُّكُوكِ والأَوْهَامِ.

# الباب الثاني عشر الأخلاق الحميدة

قد شَهِدَ رَبُّ الكَعْبَةِ على الأَخْلَاقِ الحميدةِ لسيّدِ الأولينَ والآخرينَ نبيّنا مُحَمَّدِ ﷺ بقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَقَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤٤ وأَمَرَ أَمْته بالثباعِهِ بقوله: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ [الاحزاب: ٢١].

فَلَا بِذَ للسَّالِكِ مِنَ التَّخَلِي عَنِ الأَخْلَاقِ الرَّذِيلَةِ والتَّحلَي بالأَخْلاقِ الرَّذِيلَةِ والتَّحلَي بالأَخْلاقِ الجَمِيلةِ، لهذه الآية فُضُلَتِ الأَخْلَاقُ الحَمِيدةُ في الإسلام على سَائرِ الأَغْمَالِ بَعْدُ الإيمَانِ، قال النبِيُ ﷺ: ﴿أَكْمَلُ المُؤمنينَ إِيمَاناً أَحْسَنُهُم خُلُقاً».

#### [أخرجه أبو داود والترمذي؛ جامع الأصول ج ٤ ص ٥]

وأغجَبُ مِنْ ذلك أنَّه أُخْبَرَ بِأَنْ تَعْلِيمُ مَكَارِمِ الأَخْلَاقِ مَقْصُودُ البَعْثَةِ النَّبويَّة، قال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: "إِنَّما بُعثُتُ لَاَتْمَمَ مَكَارِمَ الأَخْلَاقِ». وفي رِوايةِ: "بُعِثْتُ لاَتْمَمَ خُسْنَ الأَخْلَاقِ».

[أخرجه في الموطأ؛ جامع الأصول ج ٤ ص ٤]

وقال: ﴿الدِّينُ النَّصِيحَةُ ٩.

### [أخرجه الترمذي؛ جامع الأصول ج ٦ ص ٣٦٥]

والمُؤْمِنُ لا يُريدُ شُوَّا لأَحَدٍ، فَعَلَى السَّالِكِ أَنْ يَنْفَعَ الآخرينَ مَهْمَا أَمكنَ في الدُّين أو الدُّنيا. فأَفْضَلُ الأَعْمَالِ بعد الإيمانِ إيصالُ الرَّاحةِ إلى الخَلْقِ. السيّىءُ الخُلْقِ لا يَرْضَاهُ الخَالِقُ ولا المَخْلُوقُ. نبيُّ الله مُوسَى عليه السَّلام سَأَلَ اللَّهَ عَزُّ وجَلْ: مَنْ أَحْسَنُ خَلْقِكَ؟ فقال: مَنْ إذا أَصَابَتِ الشَّوِكةُ أَحَداً يَحْزَنُ. فالسَّيرةُ الحَسَنةُ أَغْظُمُ شَفَاعَةً عندَ اللَّه سُيْخَانَه.

# مَكَارِمُ الأَخْلَاقِ:

رُوي عَنِ السِّيدةِ عائشةَ الصَّديقةِ أَنَّ مَكَارِمَ الأَخْلَاقِ عَشْرُ خصالٍ: 1 \_ الصَّدقُ في القولِ. ٢ \_ الصَّدقُ في الغَمَلِ. ٣ \_ إغْطَاء السَّائلِ. \$ \_ جزاء الإحْسَانِ. ٥ \_ صِلةُ الرَّجِمِ. ٦ \_ حِفْظُ الأَمَانَةِ. ٧ \_ إعطَاءُ حَقُ الجَارِ. ٨ \_ إغطاءُ حَقُ الصَّاحِبِ. ٩ \_ إغْطَاءُ حَقُ الضَّبْفِ. ١٠ \_ أَصْلُ أَصُولِها ومَبْتَى هذه كلّها الحَباءُ.

قال شيخٌ: القُلُبُ المُنَوَّر هو ما لَيْس فيه خَلْقٌ (بالفتح) والقُلْب الأَشْوَدُ ما لبس فيه خُلُقٌ (بالضم).

جَعَلَتِ المَشَايِخُ الخِصَالَ العَشْرَ الآتية عَلَاماتِ لحُسْنِ الخُلْقِ:

١ ـ مُقَابَلَةُ النَّاسِ بِطَلَاقَةِ الوَجْهِ. ٢ ـ مُوَاسَاةُ النَّاسِ. ٣ ـ مُسَاعَدَةُ الفُقراءِ. ٤ ـ مُقَابَلَةُ النَّاسِ في الأمُورِ الحَسَنةِ. ٥ ـ الاَنْقَاءُ مِنَ اتْبَاعِ عُيُوبٍ النَّاسِ وَذِكْرِ عُيُوبِهِمْ. ٦ ـ مُلَاحَظَةُ عُيُوبٍ نَفْسِهِ. ٧ ـ إِنْ لَامَ أحدُ فَيُوبِ النَّاسِ وَذِكْرِ عُيُوبِهِمْ. ٦ ـ مُلَاحَظَةُ عُيُوبٍ نَفْسِهِ. ٧ ـ إِنْ لَامَ أحدُ فَيُوبِ النَّاوِيلَ الحَسَنَ. ٨ ـ قَبُولُ مَعْذِرةِ المُذْنِبِ. ٩ ـ الاغتِدَالُ. ١٠ ـ الاختِتَابُ عَمًا لا يَعْنِيهِ.

وعلى السَّالكِ الَّا يؤذي أحَداً مَهْما أَشَكَنَ. أَسُوأُ الأَمْراضِ ذَاءُ القَلْبِ، وأَسُوأُ أَمْراضِ القَلْبِ إيذاءَ القُلُوبِ.

## أَخُلَاقُ الصَّالِحِينَ:

قالَ الخَوَاجَه أبو الحَسَنِ الخَرْقَاني: مَنْ قَضَى يوماً وليلةً مِنْ غَيْرِ إيدًا، مؤمنٍ، فكأنه قَضَى ذلك اليومَ مع النبيِّ عليه الصَّلاة والسَّلام، ينبغي للسَّالكِ أَنْ يأتيَ بالحَسَنةِ في ردَّ السَّيئةِ ما أَمْكَن، قال تعالى: ﴿ آمْفَعْ بِالَّتِي مِنَ أَشْسَنُ ﴾ [سم السجدة: ٣٤].

أَلَا نَرَى أَنَّ شَجَرةَ الصَّنْدلِ تطيِّبُ فَمَ الفَأْسِ الذَّي يَقْطَعُها، وأوراقُ الورْدِ تطيِّبُ الأيدي التي تَمْسَحُها. قال الخواجه نظامُ الدين أولياء رحمه الله تعالى: يا حبيبُ إن رُضَعَ أحدٌ الشَّوكَ في طريقِكَ فلا تُضَعْ في طَريقهِ الشَّوكَ وإلَّا يَنْتشرُ في العَالَم كلَّه الشَّوكُ فَقَطْ.

# فَضَائِلُ حُسُنِ الخُلْقِ:

قال الخَواجه محمد معصوم رحمه الله تعالى في مَكْتُوباته عن حُسْنِ الخُلْقِ: يا مَنْ فيه آثارُ الشَّفَقَةِ الحياة الدنيوية قليلة جداً، والأمُورُ الدائمة الأبدية مُرتبطة بها، فالشعيدُ مَنْ يَسْتَغِلَ هذه الفُرصَة ويغمَلُ للآخِرة ويتزود للشَّفِر الطُويل، والله سُبْحانه وتعالى جُعَلَكَ مَرْجعاً لحَوائح جَمَاعَةِ، فعليك بشُكْرِ الله تعالى، والاجْتهاد لِقَضَاهِ حُوائح الخَلْق، واتخشب المُعَامَلة الله وإمائه وسيلة لنيل دَرَجاتِ الدُّنيا والآخرة، والحُسُبِ المُعَامَلة الحُسْنة مع الخَلْق والإحْسَانِ إليه، وطَلاقة الوجُه لهم، ومُقَابَلَتهم بِحُسْنِ الخُلْقِ واللين واليُسْرِ مَعَهُمْ سَبَا لنيل رضا المَولى الحقيقي جل سُلطائه، وذَربعة للنجاةِ وتقدم الدرجات. قال عليه الصَّلاة والسَّلامُ: «الخَلْق عِبالُ الله فاحَبُ الخَلْق الدرجات. قال عليه الصَّلاة والسَّلامُ: «الخَلْقُ عِبالُ الله فاحَبُ الخَلْق الدرجات. قال عليه الصَّلاة والسَّلامُ: «الخَلْقُ عِبالُ الله فاحَبُ الخَلْق الدرجات. قال عليه الصَّلاة والسَّلامُ: «الخَلْقُ عِبالُ الله فاحَبُ الخَلْق الدرجات. قال عليه الصَّلاة والسَّلامُ: «الخَلْقُ عِبالُ الله فاحَبُ الخَلْق الدرجات. قال عليه الصَّلاة والسَّلامُ: «الخَلْقُ عِبالُ الله فاحَبُ الخَلْق الذِيلُ وَلَا اللهِ مَنْ أَحْسَنَ إلى عِبَالِهِ».

## [رواه البيهقي، مشكاة المصابيح ص ٤٢٥]

ويذكُرُ عَذَة أَخَادِيثَ. ذِكْرُ بَغْضِ الأَخَادِيثِ فِي فَضِيلَةِ فَضَاءِ خَاجَاتِ المُسْلِمِينَ وإرضَائِهِم، وحُسْنِ الخُلْقِ واللّينِ والإنظارِ أو الحُلْمِ فتدبِّروها تدبراً كَامِلاً. وإنْ بقي إشْكَالُ فاسأل عنه طالبَ العِلْم المتديّنَ.

عن ابن عُمَرَ رضي الله عنهما أنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قال: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِم لا يَظُلِمُه ولا يُسْلِمُه، مِّنْ كَانَ في حاجةِ أخيهِ كانَ اللَّهُ في حَاجَتهِ، ومَنْ فرْجَ عَنْ مُسْلَمِ كُرْبَةً فرَجِ اللَّه عنه بِهَا كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يومِ القِيامَةِ، ومَنْ سترَ مُسْلِماً سَتَرَهُ اللَّه بَوْمَ القِيامَةِ".

لرواه البخاري ومسلم وأبو داود؛ الترغبب والترهيب ج ٣ ص ٣٨٩] وقي روايةِ مُسْلِم: "واللَّهُ في عَوْنِ العَيْدِ ما كَانَ العَبْدُ في عَوْنِ

[أيضاً ص ٣٩٠]

وغَنِ ابنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قال: قَالَ رَسُولُ اللّه ﷺ: ﴿إِنَّ للّهِ خَلْقَا خَلَقَهُمْ لحواثج النَّاسِ يفزعُ الناسُ إليهِمْ في حَواتِجِهِم أولئك الآمِنُونَ من عَذَابِ اللّهِ .

[رواء الطبراني؛ أيضاً ص ٣٩٠]

وقال النَّبِيِّ ﷺ: ﴿إِنَّ لَلَّهِ أَقُواماً اخْتَصَّهُمْ بِالنَّعَمِ لِمُنَافِعِ العِبَادِ يَقْرَهُمْ عليها ما بَذَلُوها، فإذا مَنعُوها نَزَعَها منهم فَحَوّلها إلى غَيْرِهِمْ\*.

[رواء ابن أبي الدنيا والطبراني؛ أيضاً ص ٣٩١]

وقال عليه الصِّلاةُ والسِّلامُ: ﴿مَنْ خَرْجَ فِي حَاجَّةِ أَخِيهِ كَانَ خَيْراً لَهُ مَنْ اغْتِكَافِ عَشْرِ سنين، ومَنِ اغْتَكَفْ يوماً ابتغاءَ وجُهِ اللَّه تعالى جَعْلَ اللَّه بَيْنَه وبيْنَ النَّارِ ثلاثَةَ خَنَادِقَ كُلَّ خَنْدَقِ أَيْعَدُ مِمَا بَيْنَ الخَافِقَيْنِ ۗ.

[رواء الطبراني؛ أيضاً ص ٣٩١]

المَنْ مَشَى في شيءِ منْ حَاجةِ أَخيهِ حتى يُشْبِتُها له أَظَلَه اللّه عزْ وجلّ بخمسةِ وسَبْعِينَ أَلف مَلْكِ يُصَلُّونَ عليه ويَدْعُونَ له إن كَانَ صَبَاحاً حتى يُمْسِي وإنْ كَانَ مَسَاء حتى يُطْبِحَ، ولا يَرْفَعُ قَدْماً إلّا حَطَّ اللّه عنه بها خَطِيئةً ورفَعَ له بها دَرُجَةً».

[رواه أبو الشيخ وابن حبان وغيره؛ أيضاً ص ٣٩٢]

وقَالَ أيضاً: "مَنْ مَشَى في خَاجَةِ أَخْيَهِ المُشْلِمِ كَتُبُ اللَّه له بِكُلُّ خُطُوّةٍ سُبعينَ خَسَنةً ومَحَا عنه سَبعينَ سيئةً إلى أن يُرْجِعَ مِنْ حيثُ فَارْقُه، فإن قُضِيَتْ خَاجَتُه على يَدَيْه خَرَجَ مِنْ ذُنُوبِهِ كيومٍ وَلَدَتْه أَمّه، وإنْ هَلَكَ فيما بَيْنَ ذلك دَخَلَ الجِئَةَ بغيرِ حِسَابِ٩.

### [رواه ابن أبي الدنيا؛ أيضاً ص ٣٩٢]

وقال عليه الصّلاةُ والسّلامُ: "مَنْ كَانَ له وَصَٰلَةٌ لأَخْيهِ المُسْلِمِ إلى ذي سُلْطَانٍ في مبلغ برّ؛ أو تبسيرِ عَسيرٍ أعانه اللّه على إجازةِ الصّراطِ يومَ القِيَامَةِ عِنْدَ دَحْضِ الأَقْدَامِ".

### [رواه الطبراني؛ أيضاً ص ٣٩٣]

وقال عليه الصَّلَاةُ والسَّلامُ: «أَفْضَلُ الأَغْمَالِ إِذْخَالُ السَّرورِ على المُؤمنِ، كَسَوْتَ عَوْرَتَه أَو أَشْبَعْتَ جَوْعتُه، أَو قُضَيْتَ له حاجَتَهُ\*.

### [رواه الطبراني؛ أيضاً ص ٣٩٤]

وقال عليه الصَّلاة والسَّلام: ﴿إِنَّ أَحَبُ الْأَعْمَالِ إِلَى اللَّهُ تَعَالَى بَعْدُ الفَرَائِضِ إِذْخَالُ السُّرورِ عَلَى المُسْلِمِ».

## [رواء الطبراني؛ أيضاً ص ٣٩٤]

وقال عليه الصَّلاة والسَّلامُ: أما أدخلَ رَجُلٌ على مؤمنِ سُروراً إلا خَلَقَ اللَّه عزَّ وجلَّ منْ ذَلِكَ السُرورِ مَلَكاً يَعْبُدُ اللَّه عز وجل ويوحده، فإذا صار العبدُ في قَبْرهِ أتاه ذلك السرور، فيقول: أما تَعْرِفُني؟ فيقولُ له: مَنْ أنت؟ فيقولُ: أنا السُّرورُ الذي أَذْخَلْتَنِي على فُلَانٍ. أنا اليوم أؤنس وحشتك وألفتك حِجْتك وأثبتكَ بالقَوْلِ الثَّابِ، وأشْهِدُكَ مَشَاهِدَكَ يؤمُ القِيَامَةِ وأشْفَعُ لكَ إلى ربَّكَ وأُريكَ مَنْزِلَكَ مِنَ الجَنَّةِ».

### آرواه ابن أبي الدنيا وأبو الشيخ؛ أيضاً ص ٣٩٠]

وعن أبي لهريرة رضي الله عنه قال: سُئِلَ رسُولُ اللَّهِ ﷺ عَنْ أَكُثَرِ ما يدخلُ النَّاسَ الجَنْةُ؟ قال: "تَقْوَى اللَّهِ، وحُسْنُ الخُلُقِ»، وسُئِل عَنْ أَكْثَرِ مَا يُدْخِلُ النَّاسَ النّارَ؟ فقال: "الفَمْ والفَرْجُ».

[رواه الترمذي وابن حبان والبيهشي؛ أيضاً ص ٤٠٣]

وقال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: ﴿إِنَّ مِنْ أَكُمْلِ المؤمنينَ إيماناً أَخْسَنَهُم خُلُقاً والطَّفَهُمْ بِأَهْلِهِۥ

### [رواه الترمذي والحاكم؛ أيضاً ص ٤٠٣]

وقال ﷺ: ﴿إِنَّ العَبْدَ لَيَبْلُغُ بِحُسْنِ خُلُقِهِ عَظِيمٍ دُرَجَاتِ الآخِرَةِ، وشَرَفَ المَنَازِلِ، وإنه لَضَعِيفُ العِبَادَةِ، وإنه لَيَبْلُغُ بِسُوءِ خُلُقِهِ أَسْفَلَ دَرَجَةٍ في جَهَنَّمَهُ.

### [رواه الطبراني؛ أيضاً ص ٤٠٤]

وقال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: "أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَيْسَرِ العِبَادَةِ وأَهْوَنِها على البَدَنِ: الصّمْتُ، وحُسْنُ الخُلُقِ.

### [رواه ابن أبي الدنيا؛ أيضاً ص ٤٠٥]

### [رواه محمد بن نصر المروزي؛ أيضاً ص ٤٠٥، ٤٠٦]

وقال عليه الصَّلَاةُ والسَّلامُ: •أنا زَعِيمُ ببيتٍ في رَبُضِ الجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَّ المِرَاءَ، وإن كان مُحِقاً، وببيتٍ في وسط الجنة لمن تركَّ الكَذِب وإن كان مَازحاً، وببيتٍ في أعلى الجنة لمن حَسُنَ خُلُقُه".

### [رواه أبو داود واللفظ له وابن ماجه والترمذي أيضاً ص ٤٠٦]

وَرُوَى جَابِرُ بنُ عَبْدِ اللّه رضي اللّه عنهما، عَنْ رَسُولِ اللّه ﷺ، عَنْ جِبْرِيلَ عَنِ اللّه تعالى قال: "إنّ هذا دِينٌ أَرتَضِيه لِنَفْسي، ولَنْ يَصْلُخ

-147

اء إلا السَّخَاءُ، وحُسُنُ الخُلْقِ، فأكْرِمُوه بهِما ما صَحِئتُمُوهُ ا.

### [رواه الطبراني؛ أيضاً ص ٤٠٦]

وقال رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الخُلُقُ الحَسْنُ يُذِيبُ الخَطَايَا كُمَّا يُذِيبُ الماءُ الجَلِيدَ، والخُلُقُ السُّوءُ يُفْسِدُ العَمَلَ كما يُفْسِدُ الخَلُ العَسَلَ».

ران به ا<u>نتام و نام به التون</u>ق مع مساور مساور مساور مساور المساور المساور المساور المساور المساور المساور المساور

### [رواه الطبراني؛ أيضاً ص ٤١١]

وقال عليه الصَّلاةُ والسُّلامُ: ﴿إِنَّ اللَّهِ رَفِيقٌ يُحِبُ الرَّفْقِ في الأُمْرِ كَلَّهِ﴾.

## [رواه البخاري ومسلم؛ أيضاً ص ٤١٥]

وقال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَحَبُّ الرَّفْقَ وَيَرْضَاهُ ويعينُ عَلَيْهِ مَا لَا يُعِينُ عَلَى العُلفِ،

### [رواء الطبراني؛ أيضاً ص ٤١٦]

وقال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: •ألا أُخْبِرُكُم بمَنْ يحرّم على النَّادِ ، أو بِمَنْ تُخْرُم عليه النَّارُ؟ تَخْرُمُ على كُلّ هين ليّن سَهْلِ .

### [رواه الترمذي؛ أيضاً ص ٤١٨]

وقال عليه الصَّلاة والسُّلام: «التّأنّي مِنَ اللّه والعَجَلَةُ مِنَ الشَّيْطَانِ، وما أخَدُ أَكْثَرَ مَعَاذِيرَ مِنَ اللّهِ، وَمَا مِنْ شيءٍ أحبُ إلى اللّهِ مِنَ الحَمْدِ.

### [رواه أبو يعلى؛ أيضاً ص 414]

وقَالَ رسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ العَبْدَ لَيُدْرِكُ بِالحُلْمِ دَرَجَةَ الصَّائِمِ القَائِمِ».

### [رواء أبو الشيخ وابن حبان؛ أيضاً ص ١٨]

وقال عليه الصّلاةُ والسّلامُ: "وَجَبَتْ مَحَبّةُ اللّهِ على مَنْ أُغْضِبٌ فَلُمَ".

#### [رواء الأصبهاني؛ أيضاً ص ١٩٤]

وقال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: ﴿ لَا أَنْبِئُكُمْ بِمَا يَشْرُفُ اللَّهُ بِهِ البُّنْيَانَ،

ويَرْفَعُ بِهِ الذَّرَجَاتِ»؟ قالوا: نَعَمُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: "تَحَلَّمُ عَلَى مَنْ جَهِلَ عَلَيك، وتَعْفُو عَمَّنْ ظَلْمَكَ، وتُعْطِي مَنْ حَرَمَكَ، وتُعَلِي مَنْ قَطَعَكَ».

### [رواه الطبراتي والبزار؛ أيضاً ص ٤١٩]

وقال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: «ليسَ الشَّبِيدُ بالصَّرعَةِ، إنما الشَّبِيدُ الذي يملكُ نَفْسَه عِنْدَ الغَضَبِ».

## [رواه البخاري ومسلم، أيضاً ص ٤٢٠]

وقال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: "مِنَ الصَّدقَةِ أَنْ تُسلَّمَ على النَّاسِ، وأثتَ طَلِيقُ الوَّجْهِ".

### [رواه ابن أبي الدنيا؛ أيضاً ص ٤٣١]

وقال عليه الصَّلَاةُ والسَّلامُ: ﴿تَبَسَّمُكَ فِي وَجْهِ أَخَيَكَ صَدَقَةً، وأَمْرُكَ بِالْمَغْرُوفِ وَنَهْبِكَ عَنِ المُنْكَرِ صَدَّقَةً، وإرشَادُكَ الرَّجُلَ فِي أَرْضِ الصَّلَالِ لَكَ صَدَقَةً، وإماطَتُكَ الأَذَى والشَّوكَ والعَظْمَ عَنِ الطَّرِيقِ لَكَ صَدَقَةً، وإفراغُكَ من دَلُوكَ فِي دَلُو آخِيكَ صَدَقَةً».

### [رواه الترمذي؛ أيضاً ص ٤٢٢]

وقال ﷺ: •إنَّ في الجَنَّةِ غُرْفَةً يُرَى ظَاهِرُها من باطِنِهَا، وباطِئهَا من ظاهِرِها، قال أبو مَالِكِ الأشعريُ: لِمَنْ هي يا رَسُولَ اللَّه؟ قَالَ: •لِمَنْ أَطَابَ الكَلَامَ، وأَطْعَمَ الطَّعَامَ، ويَاتَ قَائِماً والنَّاسُ نِيامًا.

### [رواه الطبراني والحاكم؛ أيضاً ص ٤٢٣].

أَخَذُنَا هذه الأَخَادِيثَ مِنْ كِتابِ التَّرغيبِ والتَّرهيبِ. وهُوَ كِتَابٌ مِنَ الكُتُبِ المُعتبرةِ في عِلْم الحديثِ وقَقْنَا اللَّه تُعالى للعَمَلِ على مُقْنَضَاهَا. الكُتُبِ المعتبرةِ في عِلْم الحديثِ وقَقْنَا اللَّه تُعالى للعَمَلِ على مُقْنَضَاهَا. يجبُ علينا مُقَارَنَة صَفْخَةِ أوضَاعنا بمَقْهُومِ هذه الأَحادِيثِ، والشَّكُرُ على ما وَافَقَ الأَحَادِيثُ، وما لَمْ يُوافِقُ يجبُ أَنْ نَذَعُو اللَّه تعالى بعَجْزِ وتَضَرُّع أَنْ يُوفِقُ اللَّه تعالى بعَجْزِ وتَضَرُّع أَنْ يُوفَقُ للعَمَلِ بها فَوْرِيًا فَلَا بِذُ أَنْ يَقِرُ

بِدُنبِه لا مَخَالَةً. وهذا الاغْتِرَافُ نِعْمَةً أيضاً مِنَ اللَّه عَظِيمَةً. مَعَاذَ اللَّه أَنْ لا يَكُونَ لأَخَادِ تَوفيقُ العَمْلِ، ولا يَرَاه مُذُنِباً، إذْ ليسَ لَدَيْهِ مِنَ الإسْلامِ إلا قَليلٌ، (ثم ذكر بيتاً معناه).

مَنْ وَجَدَّهُ فَقَدُ وَجَدَّ كَنْزَأُ كَبِيراً ﴿ مَنْ لَمْ يَجِدُ فَحَسُبُه حُزْنُ فَوَاتِهِ ﴿ مَنْ لَمْ يَجِدُ فَحَسُبُه حُزْنُ فَوَاتِهِ ﴿ المُعَالِقِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

### أمثلة نادرة للنصح:

- ١ كان نبيُّ الله شَلَيْمَانُ عليه الشّلام يدّهب بجنوده إذ مرَّ بوادي النّمْلِ ف: ﴿ قَالَتُ نَدَلَةٌ يَعَالَيُهَا النّمَلُ ادْعُلُوا مَسَاكِمَتُكُمْ ﴾ [النحل: ١٨]، وقد رضي الله تعالى بِنُصْحِها، فَذَكَر قصْتَها في القُرآنِ المَجِيدِ وسمَّى شورَةً بِسُورَةِ النَّمْل، فَتَدَبَر لما كَانَ هذا جزاء الله تعالى لِنَمْلَةِ، فما بَالُ جَزَاء مُؤْمِنٍ نُصْحَ لمؤمنٍ. الله أكبر كبيراً،
- ٢ ـ يُلْقَى فَرْثُ الحيواناتِ وعدارُ الإنسانِ في الحقل، فَيَعْمَلَانِ هناك عَمَلَ السَّمَادِ ويطيبُ به الزَّرعُ، فتدبُّر. إنَّ النَّجَاسَةَ تَفيد زَرْعاً تصحبُه، فإن لم نَفِدُ نحن الناسِ الدين هم أشْرَفُ الخَلْقِ، أَوْلَسَنَا أَنقُصَ وأَهْوَنَ مِنَ الفَدِّر والنَّجَاسَةِ؟
- ٣\_ كانَ عُمْرُ بنُ عَبْدِ العزيزِ نَائِماً في ظَهِيرةِ الصَّيْف، وَكَانَتْ جَارِيةٌ تُرَوَحُ بِمروَحَةٍ فَاخَذُهَا النَّومُ فِنَاهَتْ جَالِسةٌ، فَاسْتَيقظَ عُمَرُ بنُ عَبْدِ العزيزِ رحمه اللَّه تعالى فَوَجَدُها نَائِمَةٌ، فَأَخَذَ المَرْوحَةُ مِنْ يَدِها ويداً يروَح.
  كانت الجَارِيةُ مُثْعَبَةٌ فَنَاهَتْ نَوْماً طَوِيلاً عَمِيقاً، فلما اسْتَيقظَتْ ورأَتْ أبيرَ المُؤونِينَ يروَحُها تُحَيِّرتْ، فقال: لا تَحْزَنِي إنَّكِ إنسانٌ كما أنِي إنسانٌ كما أني إنسانٌ رأيقكِ نائِمةً فَاحْبَبْتُ أن أُروَحَ وَابْتَغِي رَضَا اللَّهِ سُبْحَانَةُ وتَعَالَى.
  وتَعَالَى.
- ١٤ كان الإمامُ أبو حنيفة رُحِمُه اللَّه يَبِيعُ الأَلْمِشَةَ في شَبَابِهِ. أَغْلَقَ دُكَانَه

- يَوْماً مُبْكَراً وذْهَبَ إلى يَيْتِهِ، فَسَأَلُه شَخصٌ فقال: السَّماءُ اليومَ مُغْبَرَة ويمكن أن لا يُدْرِكُ الرَّبُونُ نَوْعَ القِمَاش ولونَه إدراكاً تَامَّا، فأغْلَقْتُ الذَّكَانَ حتى لا يَتْخَدِعَ زَبُونَ فَيْخَسِّبِ الثَّوْبَ الرَّخِيصَ ثَميناً.
- ٥ فَاتِحُ مِصْرَ سَيدُنا عمرو بن العاص رضي الله عنه لمّا فَتَحَ مِصْرَ دَخَلَ خَيْمَتَه فرأى حَمَامَةً بَاضَتْ واتَخَذَتْ عُشًا، فأذِنَ للجُنُودِ بالرّحِيلِ وتَرَكَ فِسُطاطَه قائماً هناك حتى لا تتأذّى الحمامة. ويقال للخيمة في العربية: فِسُطاطُ، وهُناكُ مدينةً قَائِمَةً حتى الآنَ اسْمُها فِسُطَاطُ تَشْهَدُ بعظَمَةٍ عَمْرو بن العاص رضي الله عنه.
- الله خَالِمُ الْمُرْسِيْنِ مَا أَمْرِ أَمْرِ اللهِ مِنْ اللهِ الرَّقُ اللهِ اللهِ الرَّفِ اللهِ وَلَهُ مَنْ فَر فرأى كَلْبَا بَنَامُ، فوقف مَعْ جَمَاعَتِهِ هناك حتى قام الكَلْبُ نَفْسُه وذَهَبَ إلى جَالِبٍ، فَعَلَ المَولَى هذا حتى لا يقع أي خلل في نوم الكلب.
- ٧ ـ قَامَ الْخواجة باقي بالله مرة للتهجد وكان البَرَدُ شديداً، فصَلَى التُهَجَدَ وتَقَدَم إلى فِرَاشِهِ ليجُلُسُ فيه، وَجَدَ هرة جاءتُ واقتَحَمَتِ الفِرَاش، فَيَاتَ الشَّيْخُ يَتَبَرَد على السُّجَادَةِ ولم ترضَ نفسه بإخراج الهرة من الفراش.
- حُدَمَ الخَوَاجَه بهاء الذّين نَقشبَنْد البُخَارِيّ كَلْباً جَرِيحاً سَبْعَةً عَشْرَ
  يوماً، فلمّا أَقَاقَ الكَلْبُ أَعطَاهُ اللّه من العُلومِ والمُعَارِفِ حتى أصبح
  إماماً للسّاسلة العالية النقشبندية.
- ٩ في الحديث الشريف، أن عاهرة سقت كُلْباً عطشان فَغَفْرَ لها، فعلى السالك أن يحسب نصح الآخرين ذريعة لنجاته، وقد فَعَلَ السَّلفُ الصالحون بالحيوانات من حُسْنِ الخُلْقِ ما نرى، أليس لنا أن نُعَامِلَ الأناسي معاملة حسنة، الإسلامُ سَلَكَ جميعَ المُؤْمِنينَ في سِلْكِ المُؤَاخَاة.

## فضائل الأخوة الإسلامية :

قال تعالى: ﴿ إِلَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَا ﴾ [الحجرات: ١٠] وقال النَّبِيُّ ﷺ: امن أرَادَ اللَّهُ به خَيْراً رَزَقَهُ خَلِيلاً صَالِحاً إِنْ نَسِي ذَكْره وإِنْ ذَكْر أَعَانُها.

[قوت القلوب ج ٢ ص ١٤١٤ إحباء العلوم ج ٢ ص ١٧٧]

وفي روايةٍ: الْمُثَلُّ الأَخُويُّنِ إِذَا الْتَقْيَا مُثَلُّ الْيَدَيْنِ تَغْسِلُ إِخْدَاهُمَّا الأُخْرَى، وما الْتَقَى مُؤْمِنان قط إلَّا أَفَاذَ اللَّهُ عَزَ وَجَلَّ أَخَدَهُما مِنْ صَاحِبَهِ خَيْراًا.

[قوت القلوب ج ٢ ص ٤١٤؛ إحياء العلوم ج ٢ ص ١٧٢]

رُوي عَنْ رَسُولِ اللَّه ﷺ: ﴿مَنْ آخَى أَخَا فَي اللَّه عَزْ وجَلَ رَفَعَهُ اللَّهُ عَزْ وجِل دُرَجَةً في الجَنْةِ لا يَتَالُها بشيءِ مِنْ عَمَلِهِۥ

[قوت القلوب ج ٢ ص ٤١٤؛ إحياء العلوم ج ٢ ص ١٧٢]

[قوت القلوب ج ٢ ص ١٤]

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿المُؤْمِنُ مَأْلَفُ وَلَا خَيْرَ فِيمَنَ لا يَأْلَفُ وَلَا يُؤْلَفُ ۗ .

[عشكاة المصابيع ص ٤٢٥]

قال عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: ﴿ المُؤْمِنُ كُثِيرٌ بِأَخِيهِۗ .

[قوت القلوب ج ٢ ص ١٤١٤ عوارف المعارف ص ٢٠٧] وقالَ عُمَرُ بنُ الخَطَّابِ رضي اللَّه عنه: ما أُعْطِي عَبْدٌ بَعْدَ الإِسْلَامِ

- يَوْمَا مُبْكراً وذَهَبَ إِلَى بَيْتِهِ، فَسَأَلُه شَخصٌ فقال: السَّمَاءُ اليومَ مُغْبَرَة ويمكن أن لا يُدْرِكَ الرَّبُونُ نَوْعَ القِمَاش ولونَه إدراكاً تامًّا، فأغْلَقُتُ الدَّكَّانَ حتى لا يَنْخَدِعَ زَبُونُ فَيَحْسَبِ الثَّوبَ الرخيصَ ثميناً.
- ه فاتخ مضر سيدنا عمرو بن العاص رضي الله عنه لمّا فَتَخ مِضر دَخَلَ خَيْمَتُه فرأى حَمَامَةً بَاضَتُ واتُخَذَتُ عُشًا، فأذِنَ للجُنُودِ بالرّجيلِ وتَرَكَ فِسْطَاطَه قائماً هناك حتى لا تتأذّى الحمامة. ويقال للخيمة في العربية: فِسْطَاطَ، وهُنَاكَ مدينةُ قَائِمَةُ حتى الآنَ اسْمُها فِسْطَاطَ تَشْهَدُ بعظمة عَمْرو بن العاص رضي الله عنه.
- ٦ كَانَ مَوْلَانا الرّومي مع تَلامِذَتِهِ بِمشي على طريق ضيق بالمزرعة،
   فرأى كَلْباً بْنَامُ، فوقفَ مَعَ جَمَاعَتِهِ هناك حتى قام الكَلْبُ نَفْسُه وذَهَبَ
   إلى جَانِبٍ، فَعَلَ المَولَى هذا حتى لا يقع أي خلل في نوم الكلب.
- ٧ ـ قَامَ الْخواجة باقي بالله مرة للتهجد وكان البَرَدُ شديداً، فصَلَى التَهجَدَ وتَقَدَم إلى فِرَاشِهِ ليجْلُسَ فيه، وَجَدَ هرة جاءت واقتَخْمَتِ الفِرَاشَ، فَيّاتَ الشَّرَاثَ الشَّرَاثَ الشَّرَاثَ الشَّرَاثَ الشَّرَاثَ الشَّرَاثَ الشَّرَاثَ السَّجَادَةِ ولم ترضَ نفسه بإخراج الهرة من القراش.
- أخدَم الخَوَاجَه بهاء الدّين نَفشبند البُخاري كَلْباً جَرِيحاً سَبْعَة عَشْرَ
  يوماً، فلمّا أَفَاقَ الكَلْبُ أَعطَاهُ اللّه من العُلومِ والمَعَارفِ حتى أصبح
  إماماً للسّلسلة العالية النقشبندية.
- ٩ قي الحديث الشريف، أن عاهرة سقت كَلْباً عطشان قَغَفْر لها، فعلى السالك أن يحسب نصح الآخرين فريعة لنجاته، وقد فَعَلَ السَّلفُ الصالحون بالحيوانات من حُسْنِ الخُلْقِ ما نرى، آليس لنا أن نُعَامِلُ الأناسي معاملة حسنة، الإسلام سَلَكَ جميع المُؤْمِنينَ في سِلْكِ المُؤْاخَة.

## فضائل الأنحوة الإسلامية:

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِثُونَ إِخْوَا ﴾ [العجرات: ١٠] وقال النَّبِيُّ ﷺ: امن أزادَ اللَّهُ بِه خَيْراً رَزَقَهُ خَلِيلاً صَالِحاً إِنْ نَسِي ذَكُوهِ وإِنْ ذَكُر أَغَانُهِ ال

[قوت القلوب ج ٢ ص ٤١٤ + إحياء العلوم ج ٢ ص ١٧٧]

وفي روايةٍ: "مَثَلُ الأَخَويْنِ إذا الْتَقَيا مَثَلُ اليَدَيْنِ تَغْسِلُ إَحْدَاهُمَا الأُخْرَى، وما الْتَقَى مُؤْمِنان قطَّ إلَّا أَفَادَ اللَّهُ عزَّ وَجَلَ أَخَدَهُما مِنْ صَاحِبِهِ خَيْراً".

[قوت القلوب ج ٢ ص ٤١٤؛ إحياء العلوم ج ٢ ص ١٧٢]

رُوي غَنْ رَسُولِ اللَّه ﷺ: الشَّنْ آخَى أَخَا فَي اللَّه غَزَ وجَلَ رُفَعَهُ اللَّهُ عَزُ وجِل ذَرُجَةً في الجَنَّةِ لا يَنَالُها بشيءِ مِنْ عَمَلِهِۥ .

[قوت القلوب ج ٢ ص ٤١٤؛ إحياء العلوم ج ٢ ص ١٧٢]

وروينا عَنْ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ خَدِيثاً غَرِيباً في تَفْسِيرٍ قَوْلِه تعالى: ﴿ وَمُسْتَجِبُ اللّهِ مُمْتُوا رُحُولُوا الطّبِكْتِ وَبَرْبِيلُمْ فِي نَفْهِمْ ﴾ [الـــــورى: ٢٦] قسال: يشقعُهم في إخُوتِهم فَيُدْ خِذُهُمُ الجَنَّةَ مَعَهُم، ومِمْن مَالَ إلى هذا الطريق ابنُ المستب، والشعبيّ، وابن أبي لَيْلى، وهشام بن عروة، وابن شبرمة، وشريح، وشريك بن عبد الله، وابن عيينة، وابن المبارك، والشافعي، وأحمد بن حنبل ومن وافقهم،

[قوت القلوب ج ٢ ص ١٤]

قَالٌ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «المُؤْمِنُ مَأْلَفُ رَلَا خَيْرَ فِيمَنَ لا يَأْلَفُ وَلَا عَيْرَ فِيمَنَ لا يَأْلَفُ وَلَا يُؤْلَفُ. وَلَا خَيْرَ فِيمَنَ لا يَأْلُفُ وَلَا يُؤْلَفُ.

[مشكاة المصابيح ص ٤٢٥]

قَالَ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ: ﴿المُّؤْمِنُ كَثِيرٌ بِأَخِيهِۥ

[قوت القلوب ج ٢ ص ٤١٤؛ عوارف المعارف ص ٢٠٠٧] وقالَ عُمَرُ بنُ الخَطَّابِ رضي اللَّه عنه: مَا أُعْطِي عَبْدٌ بَعْدَ الإِسْلَامِ خَيْراً مِنْ أَخِ صَالَحٍ، وقال أيضاً: إذا رَأَى أَحَدُكُم ودًا مِنْ أَخِيهِ فَلْيَتَمَسُّكُ به فقلما تصيبُ ذلك.

#### [قوت القلوب ج ٢ ص ٤١٥]

وقد قيلَ: أوْلُ مَا يُرْفَعُ مِنْ هَذَهِ الأُمَّةِ الخُشُوعُ، ثُمُ الورَّعُ، ثُمُ الأَمَانَةُ، ثُمُ الأَلفَةُ.

#### [أيضاً ص ٤١٤]

وقَدْ قَالَ بَعْضُ الحُكَماءِ في مَعْنَاه كَلَاماً مَنْظُوماً شعراً:

ما نُالَتِ النَّفْسُ عَلَى بغيةٍ أَلَـذَ مِـنُ ودَصَـدِيـتِ أمـيـن مَــنُ فَــاتَــه ودَ أَخِ صَــالِــحِ فَلْلِكَ المَقْطُوعُ مِنْه الوتين [ايضا ص 10]

وفي وصبّةِ عُمَر بن الخطاب رضي الله عنه التي رُويناها، عَنْ يَخْيَى بنِ سَعِيدِ الأنصاريُّ، عنْ سعيد بن المُسيّب قال: قَالَ عُمَرُ رضي الله عنه: عَلَيْكَ بإخوانِ الصّدقِ تَعِشْ في أَكْنَافِهِمْ، فإنْهُم زينةٌ في الرَّخاءِ وعدةً في البَلَاءِ.

#### [أيضاً ص ٤١٧]

وروِّينا في خديث ابن مَسْعُودٍ رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ الله على عَمُودٍ من يَاقُوتَةٍ حَمْراء، في رأس العَمُود سَنْعُونَ أَلْفَ عُرْفَة، مُشْرِفُونَ على أَهُل الجَنَّة، خَمْراء، في رأس العَمُود سَنْعُونَ أَلْفَ عُرْفَة، مُشْرِفُونَ على أَهُل الجَنَّة، يَضِيءُ خَسْنَهُم لاهُلِ الدنيا، عليهِمْ ثيابَ يُضِيءُ خَسْنَهُم لاهُلِ الدنيا، عليهِمْ ثيابَ سُنْدُسٍ خُضْرٍ مَكْتُوبٌ على جِبَاهِهِمْ: هؤلاء المُتَحَابُونَ في اللهِ عزَّ وَجَلَّه.

(قوت القلوب ج ٢ ص ١٩٩ واللفظ له، عوارف المعارف ص ٢٠٨؛ وإحياء العلوم ج ٢ ص ١٧٤]

وعَنْ مُعَاذِ بنِ جَبَلٍ وعُبَادَةً بَنِ الصَّامِتِ رضي اللَّه عنهما، أنَّ

رُسُولُ اللّهِ ﷺ قَالَ فيما يُؤْثَرُ عن ربّه تبارك وتعالى: ﴿خَفَّتْ مَخَبّتي للمُتَحَابُينَ في، وحَفَّتْ مَحَبّتي للمُتواصِلينَ في، وحَفَّتْ مَحَبّتي لِلْمُتَزَاوِرِينَ في، وحَفْثُ مَحَبّتي لِلْمُتَباذِلينَ فيًا.

[الترغيب والترهيب ج ٤ ص ١٨، ١٩ واللفظ له؛ وقوت القلوب ج ٢ ص ٤٢٠]

وعَنْ مُجَاهِدِ قَالَ: «المُتَحَائِونَ في اللَّهِ عزْ رَجَلَ إذا التَقَوْا فَكَشَر بَعْضُهُم إلى بغض تَتَحَاتَ عنهمُ الخَطَايا كما يَتَحَاتَ وَرَقُ الشَّجَرِ في الشّتاءِ إذًا يَبسَ.

[قوت القلوب ج ٢ ص ١٤٢٠ إحياء العلوم ج ٢ ص ١٧٥]

ورُوِّينَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: ﴿ سَبْعَةٌ يُظِلَّهُمُ اللَّهُ عَزَّ رَجَلَ فِي ظِلُّ غَرْشِهِ يَوْمَ لا ظِلُ إِلَّا ظِلُه مِنْهُمْ كَذَا واثْنَانِ تَآخَيَا فِي اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، اجْتُمَعًا على ذَٰلِكَ وتَقَرَّقُا ۗ .

[قوت القلوب ج ٢ ص ٤٤٠ الترفيب والترهيب ج ٤ ص ١٥، ١٦] وكانَ القُضَيْلُ بنُ عياضٍ رَحمهُ اللَّهُ تعالى وغيره يقول: «نَظَرُ الأخِ إلى وجه أخيهِ على المودّةِ والرَّحمةِ عبادةًا.

[قوت القلوب ج ٢ ص ٤٢٠]

وعَنِ النَّبِيِّ ﷺ : "إنَّ رَجُلاً زَارَ أَخَا فِي اللَّهِ تعالَى فِي قَرْيَةٍ أُخْرَى، فَارْضَدَ اللَّهُ على مَدْرَجَتِهِ مَلَكاً فقال: أَيْنَ تُريدُ؟ قَالَ: أَرْدَتُ أَخَا لِي فِي هذه القريةِ، قَالَ: هل بَيْنَكَ وبَيْنَه رَحِمٌ تَصِلُها، أو لَهُ عَلَيْكَ نِعْمَةٌ تُرِبُها، قَالَ: لَا، إِلَّا أَنِي أَخْبَبْتُه فِي اللَّهِ تَعَالَى. قَالَ: فإنِي رَسُولُ اللَّهِ إليك، إِنَّ اللَّهُ تَبَارُكَ وَتَعَالَى قَدْ أَحَبَّكَ كَمَا أَخْبَبْتُهُ فِيهِ".

[قوت القلوب ج ٣ ص ٤٣١]

وَقَدْ رُوِّينَا عَنْ عُمَرَ بِنِ الخَطَّابِ وعَنِ ابنهِ عَبْدِ اللَّه رضي اللَّه

عنهما: لو أنَّ رَجُلاً صَامَ النَّهارَ لا يَفْطِرُ، وقَامَ اللَّبِلَ، وجَاهَدَ ولَمْ يُجِبِّ في اللَّهِ عزَّ وجَلَّ ولمْ يُبْغِضْ في اللَّهِ مَا نَفَعَهُ ذَلكُ شَيْئاً.

#### [عوارف المعارف ص ٢٠٩]

وَقَدْ رُوْيِنَا عَنْ رَسُولِ اللّه ﷺ أَنّه قَالَ لأَضْحَابِهِ: "أَيْ عُرَى الإيمَانِ أَوْنَقُ؟" قَالُوا: الصَّلاةُ، قال: "حَسَنَةٌ وليْسَ بهِ". قالوا: الحَجّ والجِهَادُ، قال: "حَسَنَةُ ولَيْسَ بهِ" قَالُوا: فأخْبِرْنا يا رَسُولَ اللّه، قَالَ: "أَوْنَقُ عُرَى الإيمَانِ: الحُبُّ في اللّهِ تعالى والبُغْضُ فيه".

[قوت القلوب ج ٢ ص ٤٢٦]

وفي حَدِيثِ عُبَادَةً بنِ الصَّامَتِ، وقَالَ مُوسَى بنُ عُقْبَةً: كُنْتُ أَلْقَى الأَخَ مِنْ إِخْواني مَرَّةً فأقيم عَاقِلاً بلقائِهِ أياماً.

[ ايضاً ص ٤٢٣]

وقَالَ جَعْفَرُ بِنُ سُلَيْمَانَ: كُنْتُ إِذَا وَجَدْتُ فِي نَفْسِي فَترَةً، نَظَرْتُ إلى محمّد بنِ واسِعٍ، وكان مَحَمَّدُ بِنُ واسِعٍ يقولُ: مَا بَقِي فِي الدُّنْيا شيءٌ الذه إلَّا ثَلَاثُ: الصَّلَاة في جَمَاعةٍ، والتهجد مِنَ اللَّيلِ، ولِفَاءُ الإخوانِ. وكان الحَسَنُ وأبو قُلَابةً يقولان: إخوانُنا أحبَ إلينا من أَهْلِينا وأولادِنا لأنَّ أَهْلِينا يُذَكِّرُونَنا الدَّنيا وإخوانُنا يذكرونَنا الآخِرَةَ.

[قوت القلوب ج ۲ ص ٤٢٣]

## شروط أساسية للأخوّة:

يُشْتَرَطُ لِوُقُوعِ المُوَاخَاةِ بِيْنَ شَخْصَيْنِ أَوَّلاً التَّجَائُسُ أَي التَّمَاثُلُ في أَخْوَالِهِما كَأَنْ يَكُونَا صَالِحَيْنِ أَو مُرِيدَيْنِ لِشَيْخٍ واحِدٍ، أَو يَكُونَا مِنْ حَمَلَةِ العِلْمِ الظَّاهِرِ أَو البَاطِنِ.

ُ قَالَ بَعْضُ السَّلَفِ: لا تُتَحَقِّقُ الأَلْفَةُ بَيْنَ رَجُلَيْنِ إِلَّا لِسَبَبٍ مِنَ الأَسْبَابِ الأَرْبَعَةِ:

- الاتّحَادُ في العَرّْم (كأن يَكُونًا سَالِكَيْن).
- ٢ الاشتِرَاكُ في الحَالِ (كأن يَكُونَا دَاخِلَيْن في سِلْسِلَةِ واجدَةٍ).
  - ٣ \_ النَّقَارُبُ في العِلْم (كأن يَكُونَا صاحِبَيْ نِسْبَةٍ).
  - إلائفاق في الأخْلَاقِ (كَانْ يَكُونَا مُتَوَاضِعَيْن).

وإِنْ كَانَ بَيْنَهُمَا اشْتِرَاكُ في الأَمُورِ الأَرْيَعَةِ تشتدُ مؤاخَاتهما، ولذا قيل: الجِنْسُ يميلُ إلى الجِنْسِ.

### [قوت القلوب ج ٢ ص ٤٥٦]

وكذلك رُوِّينًا في حَدِيثِ المُؤَاخَاةِ الذي آخَى فيه رَسُولُ اللَّهِ عِينَ أَصْحَابِهِ، فآخَى بِيْنَ اثنينِ شَكُلُيْنِ في الجِلْمِ والحَالِ، آخَى بِيْنَ أَبِي بِكُو وعُمَرٌ، وبين عُثْمَانَ وعَبْدِ الرَّحمنِ، وهما نَظِيرانِ. وآخَى بين سَلْمَانَ وأبي الدَّرداءِ وهُمَا شَكَلَانِ في العِلْمِ والزَّهْدِ، وآخَى بين عَمَّارٍ وسَعْدٍ وكَانَا نَظِيرِيْن، وآخَى بين عليَّ وبينه رضي الله عنهم أجمعين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله أجمعين.

### [قوت القلوب ج ٢ ص ٤٥٤]

رُوِي أَنَّ مَعْرُوفًا سَالُهُ رَّجُلُّ فَقَالَ: يَا أَبَا مَخْفُوظٍ: هَذَانَ الرَّجُلَانِ

إمَامًا هذا البَلْدِ فأشِرُ علي أَيُهُمَا أَصْحَبُ؟ فإنِي أريدُ أَن أَتَأَذَبَ بِه : أَحْمَدُ أَبِنُ حَنْبَلِ أَوْ بِشُرُ بِنُ الْحَارِثِ، رضي اللّه عنهما؟ فقالَ له مَعْروف: لا تضخبُ أَحَدَهُمَا فإنَّ أحمد صاحبُ حديث، وفي الحديثِ اشْتِغَالُ بِالنَّاسِ، فإن صَحِبْتُه ذَهَبَ ما تُجِدُ في قَلْبِكَ مِنْ حَلَاوةِ الذَّكْرِ ولحب الْخَلُوةِ، وأَمَّا بِشرٌ فلا يَتَفَرَغُ لَكَ ولا يُقْبِلُ عليك شُغلاً بِحَالِه، ولكِنِ الصَحَبِ أَشْوَدُ بِنَ سَالِم فإنه يُصْلِحُ لكَ ويقبلُ عليكَ، فَفَعَلَ الرَّجُلُ ذلك فالتَقعَ به. وإنَّما ضَمَّهُ مَعْرُوفٌ رضي اللَّه عنه إلى الأَسُودِ دونهما، لأنه كان أَلْيَقَ بِحَالِهِ وأَشْبَهَ بوضْفِهِ.

### [قوت القلوب ج ٢ ص ٤٥٤]

قَالَ بِغُضُ عُلَمَاءِ الْعَرَبِ: الصَّاحِبُ كَالرَقْعَةِ فِي الثَّوبِ إِنَّ لَمْ نَكُنْ من جِنْسِهِ شَانَتْهُ.

### [أيضاً ص ٥٦]

ويُقَالُ: إذا اصْطَحَبَ ائْنَانِ بُرْهَةً مِنَ الرَّمَنِ ولم يُتَشَاكَلَا في الحَالِ، فلَا بِدُ أَن يَتَفَرَقا. وقد أنْشَدَنا بَعْضُ العَرَبِ لبعض الحُكَمَاءِ في مَعْنَاهُ:

وَقَـائِـلٍ لِـمَ تَـغَـرَقُـثَـمًا فَقُلُتُ قَـوَلاً فـيه إِنْـصَـافُ لَـمْ يَـكُ مِـنْ شَكْلِي فَفَارَقْتُه والــئــاسُ أشــكــالٌ وإلّافُ [أيضاً]

### الحبيبُ كيف يكونُ؟

كَانَ بِشْرُ بُنُ الحَارِثِ يقولُ: لا تُخَالِطُ مِنَ النَّاسِ إلا حَسْنَ الخُلُقِ قَالُهُ لا يَأْتِي إلا بِخَيْرٍ، ولا تُخَالِطُ سَبَىءَ الخُلُقِ فَإِنْهُ لا يَأْتِي إلا بِشَرٌ. وقد أنه معدد

وقالَ الثَّوريُّ: إذا أَرَدْتَ أَنْ ثُوّاخِي رَجُلاً فَأَغْضِبُه، ثمَّ دسَّ عليه مَنْ يَسْأَلُهُ عَنْك فإن قَالَ خَيْراً فاصْحَبُه، وقال غيره: لَا ثُوّاخِينٌ أحداً حتى 196

تُبْلُونَه وتَفْشِي إليه سِرًا ثُمَّ جَافِهِ واسْتَغْضِبُه، وانْظُرْ فَإِنْ أَفْشَى عَلَيْكُ فَاجْتَنِيْه، وقيل لأبي يزيدَ: مَنْ أَصْحَبُ مِنَ النَّاسِ؟ قَالَ: مَنْ يَعْلَمُ مِثْكَ مَا يَعْلَمُ اللَّهُ عَزْ وجلّ، ويَسْتُرُ عَلَيْكَ مَا يَسْتُرُ اللَّهُ تَعَالَى.

[أيضاً ص ٤٣٥]

كَانَ أَنْمُوذُجُ فِعْلَي لَـ: (تُخَلَّقُوا بِالْخَلَاقِ اللَّهُ).

كَانَ بَعْضُ النَّاسِ يقولُ: لَا تُؤاخِ مِنَ النَّاسِ إِلَّا مَنُ لَا يَتَغَيَّر عليك في أَرْبَع: عِنْدَ غَضَبِهِ وَرِضَاهُ، وعِنْدَ طُمَعِهِ وهَوَاهُ. وقَالَ يَعْضُ الأَدْبَاء: لَا تَصْحَبْ مِنَ النَّاسِ إِلَا مَنْ كَانَ على هذا الوضفِ: يَكْتُمُ سَرَّكَ ويَنْشُرُ بِرَك ويَطُوي عَيْبَك، ويَكُونُ في النُّوائبِ مَعَكَ وفي الرُّغائبِ يُؤْثَرُ.

#### [إيضاً ٢٣٦]

قَالَ بَعْضُ العُلَمَاءِ: لَا تَضِحَبُ إِلَّا أَحَدَ رَجُلَيْن: رَجُلاً تُتَعَلَّمُ مِنْهُ شَيئاً مِن وَينهِ فيقبلُ منك. شيئاً من أَمْرِ دينِكَ فَيَنْفَعُكَ، أو رَجُلاً تُعَلَّمُه شيئاً من دينهِ فيقبلُ منك. والشَّالِثُ اهْرُبُ منه. وقال ابن أبي الحوارِي، قال لي أَسْتَاذِي أبو سُلَيْمَانَ: يا أَخْمَدُ لا تَضْحَبُ إلا أَحد رَجُلينِ [رَجلٍ] تَرْتَفِقُ به في دُنباك، أَوْ رَجُلٍ تَرْيد معه وتَتَنْفِعُ به في آخرتك.

#### [إيضاً ص ٤٣٧]

كان أبو ذَرُّ يقولُ: الوحْدَةُ خَيْرٌ مِنْ جَلِيسِ السُّوءِ والجَلِيسُ الصَّالِحُ خَيْرٌ مِنَ الوحْدَةِ.

#### [أيضاً]

وأرضَى بَعْضُ السَّلَفِ ابنَه فقالَ: يا بنيُ لا تُصْحَبُ مِنَ النَّاسِ إلا مَنْ إنِ الْهَتَفَرْتَ قَرُبَ منك، وإذا اسْتَغْنَيْتَ لَمْ يَطْمَعْ فيكَ، وإذْ عَلَتْ مَرْتَبَتُه لَمْ يَرْتَفِعْ عَلَيْكَ، وإنْ تَذَلَّلْتَ له صَانَكَ، وإن احْتَجْتَ لَهُ مَانَكَ، وإنِ الجَتَمَعْتَ مَعَه زَانَكَ. وقال بَعْضُ الأَدْمَةِ: النَّاسُ أَرْبَعَةً، فاصْحَبْ ثَلَاثَةً ولَا تَصْحَبْ واحِداً: رُجُلٌ يَدْرِي ويَدْرِي أَنَّه يَدْرِي، فهذا عَالِمُ فاتْبعُوه. ورَجلُ يَدْرِي وَلَا يَدْرِي أَنَّه يَدْرِي فهذا تَائِمُ فَنَبّهُوهُ. ورَجُلُ لَا يَدْرِي ويَدْرِي أَنَّه لَا يَدْرِي فَهِذَا جَاهِلُ فعلَمُوهُ، وَرَجُلُ لَا يَدْرِي وَلَا يَدْرِي أَنه لَا يَدْرِي فهذا مُنَافِقُ فَاجْتَنِبُوه.

#### [أيضاً ص ١٥٤]

وكان أبو مهْرانَ يقولُ: أَخْرُجُ مِنْ مَنْزِلي فَأَنَا بَيْن ثَلَالَةِ: إِنْ لَقِيتُ مَنْ هُوَ أَعْلَمُ مِني، فَهُو يَوْمُ فَائِدتِي أَنْعَلَمُ مِنه، وإِنْ لَقِيتُ مَنْ هُوَ مِثْلِي فَهُو يَوْمُ مُذَّاكُرتِي، وإِنْ لَقِيتُ مَنْ هو دُوني فَهُو يَوْمُ مَثُوبَتي أَعَلَمُه فَاخْتَسِبُ فِيهِ الأَجْرَ.

وقال أبو جَعْفَرٍ محمَّد بن عليُ لابنه جَعْفَرِ بنِ محمَّد؛ لا تَصْحَبَنُ مِنَ النَّاسِ خَمْسَةً، واضْحَبْ مَنْ شِئْتَ: الكَذَّابُ فَإِنَّكَ منه على غررٍ وهو مِثْلُ الشَّرَابِ يقرْبُ منك البعيدَ ويبعَد منك القريب، والأخمَقُ فإنَّك لسَتَ منه على شيءِ يريد أنْ يَنْفَعَكَ فيضرُكَ، والبَخِيلُ فإنَّه يَقْطَعُ بكَ أَحُوجَ ما تَكُونُ إليه، والجَبَانُ فإنه يُسلِّمُكَ عِنْدَ الشَّدَةِ، والفَاجِرُ فإنه يَبيعُكَ بأَثْلَةِ أو بأقلَ منها. قلت: وما أقلَ منها؟ قال: الظَّمَعُ.

#### إقوت القلوب ج ٢ ص ٤٥٥ ]

قال أبو طَالَبِ المكيُّ: إياكُ أَنْ تَضْحَبَ مِنْ الناسِ خَمْسةُ: المُبْتَدِعُ، والفَّاسِقُ، والجَاهِلُ، والحَرِيصُ على الذَّنيا، والكَثِيرُ الغِيبةِ للنَّاسِ.

#### [قوت القلوب ج ٢ ص ٥١ ٤]

وقد كَانَ سُفْيانُ الثوريُّ رَجِمَه اللَّهُ يقول: التَّظَرُ إلى وَجْهِ الأَحْمَقِ خَطِيثةً مَكْتُوبةً. وفي الحديثِ الشَّريفِ: خيرُ صَاحِبِ عند اللَّه تعالى مُنْ يَرُفِقُ بأَصْخَابِهِ، وَخَيْرُ جَارٍ مِّنْ يَرْفِقُ بِجيرانِهِ. لِياكَ ومُصَاحَبةً جَاهِلِ، فإنَّ مُ حَبَّفُهُ مِيْراً جَاهِلاً أَوْ غَافِلاً هَنْ مُؤلَّلاً الكَرِيمِ. أَمَرَ في القُرآن الكَربمِ بِالاجْتِنَابِ عَنْ مُصَاحَبةِ شَخْصَيْن، وأَمر بمُصَاحِبةِ شَخْص.

- ٢ \_ إيَّاكُمْ ومُصَاحَبة الغَافِلِ. قال تعالى: ﴿ وَلَا نُعْلِعْ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلْبَهُ عَن فَكْرِنَا ﴾
   (الكهف: ٢٨).
- ٣ عليْكُمْ بمُضَاحَبةِ المُنيبِ، قال نعالى: ﴿ وَالنَّبِعُ سَبِيلَ مَنْ أَنَابُ إِلَنْ ﴾ [لفّيكُمْ يَعْلَى عَلَيْكُمْ اللّهُ إِلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ أَو إخْوالْهُ في الطّريقةِ، إذ تَصْدُقُ عليهِمْ هذه الآية.

## آداب الأخوة :

ينْبغِي لِلسَّالِكين أَنَّ يَضْعُوا أَمَامَهُمْ آدَابَ الأَخُوَّة كُلَّ وَقُتِ وَيَجْعَلُوا حَيَاتَهُم مُوافِقَةً لَه وفيما يلي بَعْضُ الآداب:

١ \_ يُحَاوِلُ أَن يَشْبِقَ إِحَوتَه في المَحَبُّةِ والمَوَدَّةِ، قال اللَّهُ تَعَالى للسَّخابة للسَّخابة الحبيبه الله عنهم أجمعينُ بقوله: ﴿ رُحَمَاهُ يَنْتُمُمُ ﴾ [العجر: ٨٨]. وذَكَرَ الصِّخابة رضي الله عنهم أجمعينُ بقوله: ﴿ رُحَمَاهُ يَنْتُمُمُ ﴾ [الفنح: ٢٩].

قال شَاعِرُ في وَصْفِ مُؤْمِنٍ كَامِلِ ما معناه:

إذا كَانَ جَمْعُ الأصْدقاءِ فَهُو مِثْلُ الحَريرِ وإذا وُقَعَ حَرْبٌ بين الحَقّ والبّاطِلِ فالمُؤْمِنُ حَديدُ

ومِنْ أوصَافِ المُؤمنين: ﴿ أَوْلَةِ عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ آمِزُوْ عَلَى ٱلكَفِيهِنَ ﴾ [المنح: ٢٩] وقال في مَفّام آخر: ﴿ وَتَوَاصَوْاً بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاً بِٱلصَّةِ ﴾ [العصر: ٣]. وقال عليه الصَّلاة والسَّلام: "الرَّحَمُوا مَنْ في الأرْضِ يَرْحَمَكُمْ مَنْ في السَّماءِ". [أخرجه الترمذي؛ جامع الأصول ج £ ص ٥١٥]

٢ \_ يُحَاوِلُ لَقَضَاءِ حَاجَاتِ أَخُوتِهِ. وقال تُعَالَى مُخْبِراً عَمَّن ليسْنَ له
 صَدِيقٌ حميمٌ تنفعه شفاعته: ﴿ فَمَا لَنَامِن شَنِعِينَ وَلَا صَيغِي جَبِم ﴾
 الشداه: ١٠٠، ١٠٠١.

ومغنى خميم أي هميم، أبدلت الحاء هاء لتقاربهما، مأخوذ من الاهتمام أي مهتم بأمرو، ففيه ذليلُ أنَّ الصَّديقَ لك هو المهتم بك. (أيضاً ص 11)

وكَذَلِكَ كَانَ السَّلَفُ فيما ذَكْرَه الحَسَنُ وغيره قالوا: كَانَ أَحَلُهُم يُخْلَفُ أَخَاه في عِيالهِ بعد مَوْتهِ أربعينَ سَنَةً لا يَفْقِدُونَ إلّا وَجُهَهُ.

#### [أيضاً ص ٤٢١]

ومِنْ حَنَّ الأَخْرُةِ فِي اللَّهُ عَزَ وَجَلَ مَا نُقِلَ إِلَينَا مِنْ سِبِرةِ السَّلُقُ
قال: كَانَ الرَجلُ يَجِيءُ إلى مَنْزِلِ أَخِيهُ مِنْ حَبِثُ لَا يَعْلَمُ، فَيقُولُ
لأهْلِهِ: هَلْ عِنْدَكُمْ دَقِيقٌ؟ الْكُمْ زَيْتُ، تَخْتَاجُونَ إلى كَذَا، فَإِنْ قَالُوا: لِيسَ عِنْدَنَا اشْتَرَى لَهُم مُصَالِحَهُم، ولم يَكُنِ الآخُ يَفْرَق بِينَ عِبَالِهِ وعِبَالِ أَخْيِه، يُقَامِمُهُم المَوْونة قال: ويَلْقَى أَخَاهُ فلا يُعْلِمُهُ بشيءٍ من ذلك.

#### [أيضاً ص ٤٢١]

يُقَال: إنَّ مسروقاً ادَّانَ ديناً تُقيلاً، وكان على أخيه خيشمة ذَيْنَ، قال: فَلَهَبَ مسروقٌ فَقَضَى ذَيْنَ خيثمةً وهو لا يَعْلَمُ، وذَهَبَ خيثمةً فَقَضَى ذَيْنَ مَسُرُوقِ سرًّا وهو لا يَعْلَمُ.

#### [أيضاً ٢١٤]

نَظَرَ أَبُو الدَّرِداء رضي اللَّه عنه إلى ثَوْرَيُّن يَخْرُثَان فِي فَدَانٍ، فوقْفَ أَحَدُّهُما يَحْكَ جَسَدَه فَوَقَفَ الآخَرُ، فَبَكَى أَبُو الدَّرِداء فَقَالَ لَهُ: هَكَذَا الْأَخَوان فِي اللَّه عزَّ وجلَّ، يُغْمَلَان للَّه تَبَارَكَ وتَعَالَى ويَتْعَاوِنَانِ على أَمْرِ اللّه.

#### [ايضاً ص ١٤٤]

٣ ـ لا يخزي أَخَاه بارْتِكَابِ خَطَأً، بِلْ يُخَاوِلُ لإصْلَاحِهِ بطريقٍ مُنَاسِبٍ، رُوينا عَن أبي الدرداء أَنْ شَاباً غَلَبَ على مَجْلِسهِ حتى أَخَبّه أَبو الدرداء، فكان يُقَدّمُه على الأشياخِ ويقرّبه فَحَسَدُوه، وأَنَّ الشَّابُ وَقَع في كبيرةِ من الكَبَائِرِ، فَجَاءُوا إلى أبي الدرداء فَحَدَثوه وقالوا له: لو أَبْعَدْتُه فقال: سُبْحَانَ الله لا نَتْرُكُ صَاحِبنَا لشيء من الأشياء. ورُوينا عَنْ بغض التَّابِعِينَ، وعَنِ الصِّحَابةِ في مِثْل ذلك، وقد قِيلَ له فيه، فقال: إنما أَبْخضُ عَمَلَه وإلا فهو أخي، وكذلك قال الله عز وجل لنبيه في عشيرته: ﴿ وَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنْ يَهِينَ \* مِثَا لَقَمَالُونَ ﴾ لا الله عز وجل لنبيه في عشيرته: ﴿ وَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنْ يَهِينَ \* مِثَا لَقَمَالُونَ ﴾ لا الشعراء: ٢١٦ .

ولم يَقُلُ: قُلُ إني بَريء مِنْكُم لِلُحْمَةِ النَّسَبِ.

### [ايضاً ص ٤٢٢]

وفي خَدِيثِ عُمَرَ رضي الله عنه، وقد سَأَلَ عَن أَخِ كَانَ آخاه، فَخَرَجَ إلى الشَّام فسأَل عنه بَعْضَ مَنْ قَدِم عَلَيْه فَقَالَ: ذاك أَخُو الشَّيْطَانِ. قَالَ: مَهْ. قَالَ: إِنَّه قَارَفَ الكَبَائِرَ حتى وَقَعَ في الخَمْرِ، فقال: إذا أردُت الخُروجَ فأذني، قال: فكنب إليه: بسم الله الرحلي الرحيم ﴿حمّ مَنْزِيلُ الْحُرْوجَ فأذني، قال: فكنب إليه: بسم الله الرحلي الرحيم ﴿حمّ مَنْزِيلُ الْحَدْرِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ عَافِرِ الذَّئِي وَقَابِلِ النَّوْنِ شَدِيدِ الْمِقَالِ ذِي الطَّاوُلُ لَا إِلَهُ الْحَدْرِ الْمَعْلِيمِ عَافِرِ الذَّئِي عَافِرَ اللهُ وَمَا عَالْمَ اللهُ وَمَعَ لَي عُمْرُ. قال: فَتَابَ وَرَجِعَ. اللهُ ونَصَح لي عُمْرُ. قال: فَتَابَ وَرَجِعَ.

#### [ ايضاً ص ٤٢٢]

عَدَمُ الامْتِثَالِ بِنْصِيحةِ الأَخْ عَلَامَةُ فَسُوَةِ القَلْبِ وَكَذِبِ الحَالِ. قالَ اللّه تعالى في الكاذبين: ﴿وَلَكِنَ لَا يُجَبُّونَ ٱلنَّصِحِينَ ﴾ [ الاعراف: ١٧٩ . ليتستر عُيُوبَ أخيهِ وأَخْطَاءَهُ. جَاءَ في الخَبَرِ: أَسْتَعِيدُ باللّه مِنْ جَارِ السّوءِ الذي إن رَأى خَيْراً سَتَرَهُ وإن رَأَى شَرًا ظَهْرَهُ.

### [ايضاً ص ٢٨٤]

وقد قال الإمّامُ الشّافعيُ رَحِمُه اللّه في وَصْفِ العَدَالَةِ قَولاً اسْتَحْسَنَه العُلَمَاء، وحَدَّثنا عَنْ مُحَمَّد بن عَبْدِ اللّه بن عَبْدِ الحَكَمِ قال: سَمِعْتُ الشَّافعيُّ يقولُ: ما أَحَدُّ مِنَ المُسْلِمينَ يُطِيعُ اللَّه عَزَ وجَلَ حتى لا يعْصِيّه، ولا أَحَدُ يعصي اللَّه عز وجل حتى لا يطيعَهُ، فَمَنْ كَانَتْ طَاعَاتُه أَكْثَر مِنْ مَعَاصِيه فهو العَدْلُ.

#### [أيضاً]

قَالَ عيسى عليه السَّلام لأضحَابهِ: كَيْفَ تَصْنَعُونَ إِذَا رَأَيْتُمُ أَخَاكُم نائماً، فَكَشَفَتِ الرُّيحُ عنه ثَوْبَه قالوا: نَسْتُرُه ونُغَطِّيهِ فقال: بَلُ تَكُشِفُونَ عَوْرَتُه. قالوا: سُبْحَانَ اللَّه مَنْ يَفْعَلُ هذا؟ فَقَالَ: أَحَدُكُم يَسْمَعُ في أُخيه بالكَلِمَةِ فيزيدُ عليْها ويَشِيعُها بأَغْظَمْ منها.

[أيضاً ص ٤٢٩]

## قَالَ ﷺ: ﴿مَنْ سَتَرَ أَخَاهُ سَتَرَ اللَّهُ عُيُوبَهِ ۗ.

الله عنه الله عنه الله: إلى العَبّاسُ رضي الله عنه الله: إلى الله: إلى الرجل ـ يعني عُمَرَ بن الخطّابِ رضي الله عنه ـ يُقَدّمُكَ على الأشياخِ ويُقرّبُكَ دُونَهم، فاخفظ عني ثَلاثاً: لا تَفْشِينَ له سِرًا، ولا تَغْتَابنَ عِنْدَه أحداً، ولا يُجَرّبنَ عليك كِذْبةً. وفي بعض الروايات: ولا تُغضِينَ له أمراً، ولا يظلعن منك على خياتةٍ. قال: فقلت للشعبي وقد رواه: كل كَلِمَةٍ خيْرٌ مِنْ ألف، قال: كل كلمة خير مِنْ عَشْرةِ آلافِ.

### [أيضاً ص ٢٣٤]

ومِنْ أَحْسَنِ مَا سَمِعْتُ في حِفْظِ السُّرِّ مَا حَدِّثَتِي بَعْضُ أَشْيَاخِنَا عَن

إخوانٍ له، دَخَلُوا على عَبْدِ اللَّه بنِ المُعْتَزُّ، فاسْتَنْشَدُوه شيئاً مِنْ شِعْرِه في حِفْظِ السّرَ، فَأَنْشَدَهُم على البديهية:

ومُسْتُودِعي سِرًا تبواتُ كَثَمَه فَاردَعْتُه صَلْري فَصَارَله قَبْراً [الما]

ورُوينا عَنْ عائشةً رضي الله عنها: المُؤمنُ أخو المُؤمنِ لا يَغْتَنِمُه ولا يخشِمُه.

#### [أبضأ]

١ يَنْبِغِي للسَّالِكِ أَن يَدْعُو لَاخِيهِ بِالغَيْبِ، قال رسول اللَّه ﷺ: "يُسْتَجَابُ للمرهِ في أخيهِ مَا لَا يُسْتَجَابُ له في نَفْسِه"، وَجَاءَ في الحديثِ: "دُعَاء الأخِ لأخيهِ بالغَيْبِ لا يُرَدَه. ويقُهُ وَهَ وَقَالُ المَلَكُ: "ولَكَ مِثْلَ هذا \_ كَانَ أَبُو الدرداء رضي اللَّه عنه يقول: إني لأَدْعُو لأربعينَ مِنْ إخواني في سُجُودِي أسميهم بأَسْمَائِهِم.

[أيضاً ص ٤٤٠]

وَكَانَ شَبْخٌ يَقُولُ: يَخْرُسُنَا أَدْعِيةُ أَكَابِرِنَا.

٧\_ يَشْبِغِي للسَّالِكِ أَنْ يَدْعُو لأخيهِ بَعْدَ وَقَاتِه، لا يَدْرِي لَعَلَّ دُعَاءه يُسْتَجَابُ ويغفرُ للمئيتِ لحُسْنِ نيْتِهِ. قال النَّبِيُ ﷺ: هَمَقُلُ المَيْتِ في قَبْرِهِ مَثَلُ الغَربِقِ يَتَعلَق بكل شيءٍ، يَلْتَظِر دَعْوَةً مِنْ وَلَدٍ أَو وَالِدٍ أَو أَخُوانِه مِنْ دُعَاءِ الأخياءِ مِنَ الأنوارِ أَمْثَال الجِبَالِة. ويقال: الدُعاءُ للأمواتِ مِنْ دُعَاءِ الأخياءِ مِنَ الأنوارِ أَمْثَال الجِبَالِة. ويقال: الدُعاءُ للأمواتِ مِمتزلةِ الهَدَايا للأخياءِ في الدُنيا، وقد كَانَ الإخوان يُوصُونَ إخوانَهُم بَعْدَهُم بدَوَامِ الدُعاءِ لَهُمْ، وكَانَ علي رضي الله عنه يقولُ: غَرِيبٌ مَنْ لَمْ يَكُنْ له حَبِيبٌ.

[الضا ص ا ا ا

وَمَّا أَخْسَنَ هذا الدُّعاءَ الذي عَلْمَه اللَّه تعالى للمؤمنين: ﴿رَبِّنَا الفَيْـرُ لَكَ وَلِإِغْوَيْنَا اللِّيكَ سَبَقُونَا بِالإِيكِينَ ﴾ [الحدر: ١٠].

## على السَّالِكِ، أَنْ يوسَّعَ مائدتَه لأخيهِ ويَعْمَلَ بقوله تعالى: ﴿ إِلَمَا تُلْهِمُكُمْ لِوَبْهِ اللَّهِ ﴾ [الإنسان: ٩].

وَقَدْ كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدِ بِنِ وَاسِع، وقَرْقَدِ السَنْجِي يَدْخُلُونَ مَنْزِلَه فَيْأَكُلُونَ مِنْ غَيْرِ أَنْ يُؤْذَنَ لَهُم ويقُول: ذكرتموني أخلاق قَوْم مَضَوا. هَكَذَا كُنَّا تَذْخُلُ على أَبِي سُلَيْمَانَ الدَّارَانِيَ، فَيُقَدَّمُ إليناً الطَّيباتِ ولا يأكلُ معنا ويقول: إنَّما خبأته لَكُمْ، فقُلْنَا: تُطْعِمُنا الشَّهواتِ ولا تأكلُها. فقال: لا آكلُها لاني قد تَرَكْتُ أَكُلُها، وأقدَمُها النَّهواتِ ولا تأكلُها، فقال: لا آكلُها لاني قد تَرَكْتُ أَكُلُها، وأقدَمُها إليَّكُمْ لاَنِي أَعْلَمُ أَنْكُمْ تَشْتَهُونَها، وقَالَ: كُنَّا نُبَايتُ إبراهيم بن أَدْهَمَ إليَّكُمْ لاَنِي أَعْلَمُ أَنْكُمْ تَشْتَهُونَها، وقَالَ: كُنَّا نُبَايتُ إبراهيم بن أَدْهَمَ في المصيصَةِ وفي قُرَى السُّواجِلِ، فكَانَ يكسرُ لنا الصَّنوبرَ والبندق واللوز ليْلَهُ أَجْمَعَ ويُقُولُ: كُلُوا، فقلنا: لو أَقْبَلْتَ على صَلَاتِكَ واللَّهِ وَنَرَكْتَ هذا، فيقولُ: هَذَا أَفْضَلُ.

### [أيضاً ص 111]

أَبَاحَتِ الشَّرِيعةُ أَكُلَ الطَّعامِ مِنْ بَيْتِ الصَّدِيقِ بِغِيرِ إِذْنِهِ، أَكُلَّ النَّبِيُ ﷺ مِنْ لَحْمِ بَرِيرةَ تُصُدَّق بِهَا عليها وكانت غائبةً لما عَلِمَ أَنه يُسِرَّها.

#### [أيضاً]

نَظَرَ هَاشِمُ الأوقَصُ إلى الحَسَنِ رحمه اللّه تعالى وهو يأكُلُ من جونٍ لبقالٍ: مِنْ هذه بُشرةٌ ومن هذه تِينةً. فقال له: يا أبا سعيد، تأكلُ من مال الرجل بغير إذنه، فقال: يا لُكَعُ، اتلُ علي آية الأكل ثم قرأ الحسن: ﴿ وَلَا عَلَىٰ أَشْبِكُمْ أَنْ تَأَكُواْ مِنْ بُيُونِكُمْ ﴾ [النور: ٦١] إلى قوله تعالى: ﴿ أَوْ سَييقِكُمْ ﴾ [النور: ٦١].

#### [أيضاً]

وقد كان بَعْضُ النَّاسِ يفجؤه الضَّيْفُ، فلم يَكُنُ عنده ما يُقْدَمُه إليه فيذهبُ إلى مَنْزَلِ أخيهِ فياًخذُ خُبرَأَ وقِدْراً قد كان طَبَخَها، فيحملُه إلى ضيفه فيَلْقَاهُ أخوهُ بعد ذلك قَيَسْتَحْسِنُه منه ويأمرُه بِفِعْلِ مثلِ هذا في كلُّ نائيةِ.

#### [ايضاً]

ورُوينا أنَّ مَالِكَ بنَ دينارِ ومحمَّد بن واسع دَخَلًا مَنْزِلُ الحَسَنِ وكان غائباً فأخُرُجَ محمَّدُ بنُ واسعِ سلَّة فيها طَعَامُ من تحت السَّرير، فجعل يأكل، فدخل الحَسَنُ فقال: هكذا كنَّا لا يَحْتَشِم بَعْضُنَا مِنْ بَعْضٍ. [ايضا ص 181]

كانَ السَّلَفُ الصَّالِحونَ يَخْتَلِطُونَ بِإِخْوانِهِمُ المُسْلِمين يَتَأْكُلُونَ وَيَتَمَاشُونَ فِي الأَسُواقِ، يَشْتَرُونَ الحَوائِجَ بِأَنْفُسِهِمْ ويَحْمِلُونَ هُمْ مُتَاعَهُم وَكَانَ هذا سِيْرَةَ الصَّخَابَةِ رضي الله عنهم والتَّابِعينَ. كان عُمَرُ رضي الله عنه يَخْمِلُ القُربةَ على ظَهْرِه لأهْلِه، وكان عليَّ رضي الله عنه يَحْمِلُ التمرَ والمِلْحَ في ثَوْبِه ويَدِه ويَقُولُ:

لايَنْفُصُ الكَامِلُ مِنْ كَمَالِهِ مَا جَرَ مِنْ نَفْعِ إلى عِيَالِهِ

ومنهم أبيُ، وابنُ مسعود، وحذيفةُ، وأبو هريرة رضي الله عنهم، كانوا يُحْمِلُونَ حزمَ الحَطَبِ وجربَ الدَّقيقِ على أَكْتَافِهِمْ وظُهُورِهِمْ، وسيّد المُرسلينَ، وإمامُ المُتَقِينَ، ورَسُولُ ربٌ العالمينَ، محمد على يَشْتَرِي الشيءَ فيحُمِلُه بنفسِه. فيقولُ له صاحبُه: أَعْطِني أَخْمِلُه عنك، فيقول: \*ضَاجِبُ الشِّيءِ أَحقَ بِحَمْلِهِ\*.

#### [ايضاً ص ٤٤٨]

كان النّبيُ ﷺ يَخلِبُ الشَّاةَ وَيُسَاعِدُ أَهْلَهُ فِي إَعْدَادِ الخُبْزِ، وَيَكْنسُ البيت مع أَنَّه يَغْلِبُ عليهِ خَشْيَةُ اللّهِ وحُبُه. (يتبيئنُ مِنْ هذا التَّهْصِيلِ خطأ سَالِكِينَ يَعْتَزِلُونَ عَنِ الأَمُورِ المنزليّةِ بالاشْتِغَالِ بالذَّكْرِ والأُوْرَادِ ويَحْسَبُونَه زُهْداً وتَقْوَى). قال عليُّ رضي الله عنه: لأنْ

أَصْنَعَ مِنْ طَعَامٍ وأَجْمَعُ عليه إخْواني في اللَّه أحبُّ إليّ مِنْ أَنْ أَعْتِقَ رَقْبُةً .

### [ايضاً ص ٤٤٤]

وكانَ أبو سُليْمَانَ الدارانيَ يقولُ: لو أنّ الدُّنيا كلّها لي فَجَعَلْتُها في فَم أخ مِنْ إخواني لاسْتَقْلَلْتُها لَهُ، وقَالَ: إنّي لألْقُمُ الأخَ من إخواني اللَّقْمَةُ فأجدُ طغمَهَا في حَلْهِي.

### [ايضاً ص ٤٣٣]

٨ - يَنْبَغِي للسَّالِكِ اللَّا يُؤذِي اخَاهُ أبداً. كَانَّ بَكْرُ بَنُ عَبْدِ اللَّه المُزْنِيُ يَضَعُ مِيزَابَ سَقْفِهِ في سَاحَتِهِ حتَّى لا يَتَأذَى احَدٌ. نَزَلَ عَالِمُ عِنْدَ الشَّيْخِ حُسَيْن الحَمد المدني ضَيْفاً، فَقَدَّمَ الشَّيْخُ له الفَوَاكِة، فَرغ الضَّيْفُ مِنَ الأَكْلِ فَقَالَ: أنا أَرْمِي القِشْرَةَ في الخَارِج، فَقَالَ: سَوْفَ تَرْمِي القِشْرَةَ في الخَارِج، فَقَالَ: سَوْفَ تَرْمِي القِشْرَةَ في مَكَانٍ واجدٍ، وسَيْرَى اطْفَالُ الجَارِ وَيَرْغَبُونَ في أَكُلِ الفَّيْفُ: الفَّيْفُ: الفَيْفَ في مَكَانٍ واجدٍ، وسَيْرَى اطْفَالُ الجَارِ وَيَرْغَبُونَ في أَكُلِ الفَّاكِهَةِ، فلمَا لم يَجِدُوهُ في بُيُوتِهِمْ تَتَأذَى قُلُوبُهُم، فسأل الضَّيْفُ: فكي تُرْمِي النَّا الفَيْفُ: الْجَعَلُ القِشْرةَ قِطْعاً وارْمِي قِطْعَةَ في مَكَانٍ، وقِطْعَةً في مَكَانٍ، وقِطْعَةً في مَكَانٍ، وقِطْعَةً في مَكَانٍ آخَرَ بعد مَسَافَةٍ فلا يَظْهَرُ برؤيتها أَنُّ أَحَداً أَكُلَ الفَوْاكِة.

يجبُ التَّحرَز عن إيداء المُسْلِمينَ، ويجبُ ذِكْرُهُمْ بِكَلِمَاتٍ طَيَبةِ، قال ابنُ عباسٍ رضي اللَّه عنهما في وصيتِهِ لمُجَاهِدٍ: وَلَا تَذْكُرُ أَخَاكَ إذا تَغَيَّب عنكَ إلا بمِثْلِ ما تُحِبَ أَنْ تُذْكَرَ به إذا غِبْتَ، واغْفِهِ بما تُحِبَ أَنْ تُغفَى به. كان بعضُهُم يقولُ: ما ذُكِرَ أخي عندي في غَيْبٍ إلا تُمَثِّلتُه جَالِساً، فقلتُ فيه ما يُحِبُ أَن يُسْمَعَ في خُضُورِه.

### [ايضاً ص ٢٤]

ولا يُنْبِغِي أَنْ يحدث صُورَةَ نِزَاعٍ. وفي حديثِ أبي أَسَاهَةَ الباهليّ:
 خَرَجَ علينا رَسُولُ الله ﷺ ونَحْنُ نَقَمَارى فَغَضِبَ ثم قَالَ: ذَرُوا

الـمِرَاء لقلَّةِ خَيْرِو، ذَرُوا الـمراء فإن نَفْعَه قَليلٌ وهو يهيجُ العَدَاوة بين الإخُوانِ.

#### [ايضاً ص ٤٢٩]

عَنْ عَبْدِ الرَّحْمُنِ بِنِ جُبَيْرِ بِنِ نُفَيْرِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: كُنْتُ بِالنِمَنِ وَكَانَ لِي جَازُ يهوديُّ وَيُخْبِرنِي عَنِ التُّوراةِ، فَقَدِمَ علينا يَهُودِيُّ مِنْ سَفَرِ فَقَلَت: إِنَّ اللَّهَ تَبَارِكَ وَتَعَالَى قَد بَعَثَ فِينا نَبِيًّا فَدَعَا إِلَى الإِسْلَامِ فَأَسْلَمُنا، وَقَدْ نُزِل علينا مُصَدَّقاً للتُّورَاةِ فقال اليَهُوديُّ: صَدَقْتُ، ولَكِنَّكُمْ لَا تَسْتَطِيعُونَ أَنْ تَقُومُوا بِما جَاءَكُم بِه، إِنَّا نَجِدُ نَعْتَه ونَعْتَ أُمِّتِهِ أَنَّه لا يَجِلَ لامْرى، يَخْلُمُ مِنْهُم أَنْ يَخْرُجَ مِنْ عَتَبَةِ بابِهِ وفي قَلْبِهِ سَجِيمَةً على أَخِيهِ المُسْلِم.

#### [أيضاً ص ٤٣٠]

قَالَ السَّلفُ الصَّالحون: ما يحسدُ الشَّيْطَانُ المُتَعاوِيْينَ على برُ حَسَدَهُ المتآخِينَ في اللَّه عز وَجَلَ والمُتَحَابِين فيه، فإنَّه يجهدُ نَفْسَه ويحتُ قَبِيلَه على إفسادِ ما بينِهِما. وقد قَالَ الصَّادِقُ عَزُ وجُلِّ: ﴿ وَقُل لِمِبَادِى يَقُولُوا الَّيْ عِنَ لَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنَعُ يُنَهُمُ ﴾ الإسراء: ٥] يعني: يَقُولُونَ الكَلِمَةُ الحَسَنةَ يَعْدَ نَزْعُ الشَّيْطَانِ، وقال عز وجل مُخبِراً عن يُوسُفَ عليه السَّلام: ﴿ مِنْ يَعَدِأْنَ شَرِّعُ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَيَانَ إِنَّوَقِتْ ﴾ ايرسف: ١٠٠٤.

#### [ايضاً ١٦]

١٠ ـ وعلى السّالكِ أن يَنْصَحْ لأَخِيه وإيّاهُ أَنْ يَفْضَحَهُ، وفَرَقَ بينن النّصيحَةِ والفّضِيحَةِ فما كانَ في السرّ فهو نصيحة، وما كان على العَلَائِيةِ فهو فَضِيحَةٌ، وقَلْمَا تصح فيه النيّة لوجهِ الله عز وجل لأنَّ فيه شنّاعةً، وكذلك الفَرْقُ بين العِتَابِ والتَّوبيخِ، فالعِتَابُ ما كان في خَلُوق، والتَّوبيخُ لا يَكُونُ إلا في جَمَاعةٍ.

وكذلك يُدَارِي ولا يُدَاهِنُ، فالمُدَارَاة ما أَرَدُتَ به وَجُهَ اللَّه تعالى وطَرِيق الآخِرَةِ مِنْ دَفْعِ عن دِينِ وقَضَدْتَ به سَلَامَة أخيك من الإثْمِ وصَلَاحَ قَلْبِهِ للله تبارك وتعالى، والمُدَاهَنَةُ مَا اجْتَلَبْتَ بِه مِنْ دُنْيَا وَأَرْدُتَ

به حظ نَفْسِكَ، وكذلك الفَرْقُ بِينِ الغِبْطَةِ والحَسَدِ، إِنَّ الغِبْطَةَ أَنْ تُحِبُ
لنفسِكَ مَا رأيته مِنْ أَخِيكَ، ولا تُجبُ زَوَاله عنه، بل تَبْقِيَتَهُ له وإثْمَامَهُ
عليه، والحَسَدُ مَا أردتَ أَنْ يكُونَ ذلك منه لك، وأحببْتَ زَوَاله عنه
وكَرِهْتَ تبقيته عليه، فهذا مَكْروهُ فإن سَغَيْتَ في ذلك بِقَوْلِ أَوْ عَمَلٍ فَهُو
البغيُ زيادة على الحَسَدِ، وهو مِنْ كَبَائِر المَعَاصِي.

Mer an Benefit that I were on the or harder

أَخْيَكَ بِدَلِيلٍ يَظْهَرُ لِكَ أَو شَاهِدٍ يَبِدُو مِنه أَو عَلامَةٍ تُشْهِدُها فَيه، فَتَتَقَرَّسُ مِن ذَلِكَ فِيه ولا تَنطقُ به إِنْ كَانَ سُوءاً، ولا تُظْهِرُه ولا تَحكُمُ عَلَيْهِ ولا تقطع به فتأثم، وسوءُ الظنّ ما ظننته مِنْ سُوءِ رأيكَ فيه أَو لأَجْلِ حِقْدٍ في نَفْسِكَ عليه أَو لِسُوءِ نَيْةٍ تَكُونُ أَو حَبِثِ حَالٍ فيك، تَعْرِفُها مِنْ نَفْسِكَ فَتَحْمِل حَالَ أَخِيكَ عليها وتَقِيسُه بك، فهذا هو سُوءُ الظّنُ والإثمُ، وهو غَيْبَةُ القَلْبِ وهو مُحرمٌ.

### [أيضاً ص ٤٢٧، ٤٢٨]

قال عليه الصّلاةُ والسّلامُ: ﴿لا تُبّاغَضُوا ولا تُدَابِّرُوا ولا تَخَاسَدُوا ولا تَقَاطَعُوا، وكُونُوا عِبّادَ اللّه إخواناًه .

### [أيضاً ص ٤٢٩]

ومِنْ عَلَامةِ التَّقَى حُسْنُ المُقَالِ عِنْدَ التَّقَرُقِ، وجَمِيلُ البِشْرِ عند التَّقَاطُع، أَنْشَدَنا بعضُ العُلَماءِ الحُكَماءِ في معناه:

إِنَّ السَّكِرِيمَ إِذَا تَسَقَّصَى وُدَه يُخْفِي القَبِيخِ ويُظْهِرُ الإحْسَانَا وتَرى اللَّنْيمَ إِذَا تَصَرَّمَ حَبُلُه يُخْفِي الجَمِيلَ ويُظْهِرُ البُهْتَانَا

قَوَصُفُ الكَرِيم في هذا المَعْنَى التَّخَلُق بِخُلُقِ الرَّيُوبِيَّةِ، أَلَمْ تَسْمَعُ إلى الدُّعَاءِ المَأْثُورِ عَنْ رَسُولِ اللَّه ﷺ في أوَّله: يا مَنْ أَظْهَرَ الجَمِيلُ وسَتْرَ القَبِيحَ، ولم بُوَّاخَذُ بالجَريرَةِ ولَمْ يَهْتَكِ السَّتْرَ. [أيضاً ص ١٤١٧]

وإنْشَاءُ هذه الأوصَافِ في نَفْسِهِ يُقَالُ له التَّخَلَقُ بِأَخْلَاقِ اللَّهِ. وعلى السَّالِكِ أَنْ يُكُثِرُ مِنْ هذا الدَّعَاءِ. ﴿ رَثَنَا أَغْضِرُ لَنَّ وَلِإِخْوَيْتَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونًا بِالإِينَ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَا لِلَّذِينَ وَامَنُوا رَبِّنَا إِنَّكَ رَهُولُكُ رَجِيمٌ ﴾ لالحشر: ١٠٠.

غَنْ أَنْسِ بِنِ مَالِكِ رضي الله عنه قَالَ: كُنّا جُلُوساً مَعَ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ الجَنْةِ"، فَطَلَعَ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ الجَنْةِ"، فَطَلَعَ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ الجَنْةِ"، فَطَلَعَ رَجُلُ مِنَ الْأَلْصَارِ تَنْطُفُ لِحُبَتُه مِنْ وُضُوتِهِ قَدْ عَلَقَ نَعْلَيْه بِيَدِهِ الشّمَال، فلمًا كَانَ الغَدُ قَالَ النبيُّ فَيْ مثل ذلك، فَطَلَع ذلك الرَّجُلُ مِثْلَ المَرْةِ الأُولَى، فلمًا كَانَ اليومُ الثالثُ. قال النبيُّ في مثل مقالته أيضاً، فطلَع ذلك الرَّجُلُ على مِثْلِ حَالِه الأولَى، فلمًا قَامَ النبيُ في تَبِعَه عَبْدُ الله بِن فلك الرَّجُلُ على مِثْلِ حَالِه الأولَى، فلمًا قَامَ النبيُ في تَبِعَه عَبْدُ الله بِن عَمْرِو، فقالَ: إنِّي لَاحَيْثُ أَبِي فأَفْسَمُتُ أَنِي لا أَذْخُلُ عليه ثلاثاً، فإن رأيت أَنْ تُؤْويني إليَّكَ حتى تَمْضِي فعلت؛ قَالَ: نَعَمْ،

قَالَ أَنْسُ: فَكَانَ عَبدُ اللّه يحدَثُ أَنه باتَ معه تلك الثَّلَاثِ اللّيالي، فلم يَرَهُ يقومُ مِنَ اللّيٰلِ شيئاً غيْر أَنه إذا تُعَارَ تَقَلّبُ على فِرَاشِهِ ذَكَرَ اللّهُ عز وجل، وكبّر، حتى لصلاةِ الفَجْر، قال عبد اللّه: غيْر أنّي لَمْ أَسْمَعْه يقولُ إلا خيراً، فلمًا مَضَتِ الثَّلَاث الليالي، وكدتُ أَن أَختَقِرَ عَمَلَه قلتُ: يا عَبْدَ اللّه لم يكن بيني وبين أبي غَضَبُ ولا هجرَةً، ولَكِنْ سَبعَتْ رَسُول اللّه هجرَةً، ولَكِنْ سَبعَتْ رَسُول اللّه هجرَةً، ولَكِنْ سَبعَتْ رَسُول اللّه عَلَيْ يقولُ لك ثَلَاثَ مَرَاتِ:

ايَطُلُعُ عَلَيْكُم الآنَ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ"، فَطَلَعْتَ أَنتَ الثَّلاثِ المَرَّاتِ، فَطَلَعْتَ أَنتَ الثَّلاثِ المَرَّاتِ، فأردتُ أَن آوي إليك فأنظرَ ما عَمَلُكَ فأقتدي بكَ، فَلَمْ أَرَكَ عَمِلْتَ كبير عَمَل، فمَا الذي بَلَغَ بكَ ما قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ؟ قال: ما هُو إلا ما رأيتَ، فلمًا وليتُ دَعَاني فقال: ما هُو إلا مَا رأيتَ غَيْر أنِي لا

أَجِدُ فِي نَفْسِي لاَحَدِ مِنَ المُسْلِمِينَ غُشًا ولا أَخِسُدُ أَحَداً على خَيْرِ أَغْطَاهُ اللَّه إيَّاه، فَقَالَ عَبْدُ اللَّه: هذه التي بَلْغَتْ بكَ.

[رواء أحمد؛ الترغيب والترهيب ج ٣ ص ٥٤٩]

لأدامةِ المُؤاخَاةِ خُلْقَانِ أَسَاسِيَّانِ: تَوَاضُعٌ وإيثَارٌ. قال عليه الصَّلاة والسَّلام: «مَنَ تَوَاضَعَ للَّهِ رَفَعَهُ اللَّهُ». قال شَاعِرُ ما معناه:

مَنْ تَوَاضَعَ وتُخَضِّعَ كَالأَرْضِ غَطَّاه رَحْمَةُ اللَّه كالسَّماءِ

قال شَيْخُ لمريديهِ: كُلْبُ صَحِبَ أَصْحَابُ الكَهْفِ فَوْعِذَ بالجَنَّةُ وَذُكِرَ فِي القُرآنِ الكريمِ. اخسبُوا أَصْحَابَكُم كَأَصْحَابِ الكَهْفِ واخسبُوا الْفُسَكُم كَكَلْبِهِمْ تَذْخُلُوا الجَنَّةَ بِبَرَكَةِ أَصْحَابِكُمْ. كَانَ الخَوَاجَه فَضَل علي القُرَيشي يقول لمريديهِ:

يا مُعْشَرَ الفُقَرَاءِ الْظُروا إِن الرَّأْسَ مُرْتَفِعُ كُلُما يُخْطِىءُ الإنْسَانُ يضْرِبُ رأْسَهُ بِالنَّعَالِ والقَدَمُ مُنْخَفِضٌ، وكُلَما أَكْرِمَ إِنْسَانُ يأخذ النَّاسُ الأَقْدَامَ ويحاولونَ لإرضَائِه فإيَّاكُمْ والتُّكَبُّرَ. ويَثْبَغي للسَّالِكِ أَنْ يَتَوَاضَعَ لأخيه في الدينِ حثَى لو وضَعَ قَدْمَه على صَدْرِه ومَشَى لا تُغضَب.

كان شَيْخُ يذكُرُ فَضَلَ التُواضُعِ هَكَذَا: الإنْسَانُ يَضَعُ جَبِينَه على الأَرْضِ في السجدةِ فأحبَ اللَّهُ هذا العَجْز حتى قال: أقْربُ ما يكونُ الإنْسَانُ في السَّجْدَةِ. عَلَامَةُ التَّواضُعِ أَنْ يَحسبَ الآخرينَ خَيْراً وأَحْسَن منه فالسَّالكُ يَحْتَرِمُ الكِبَارَ لكثرةِ حَسَناتِهِمْ منه ويَشْفِقُ على الصّغارِ لقلّة سَيْقَاتِهمْ منه.

حكاية: كَانَتْ جَمَاعَةً مِنَ السَّالِكِينَ يَمْشُونَ على أَقْدَامِهِمُ للخَضُورِ إلى زاويةِ شَيْخِهِمْ، فرآهم شَخْصُ فقالَ: لأذهبُ وأَطْلُبُ الدُعاءَ مِنْ أَكْبَرهِمْ ولَآيةً، فضافَحَ الأول وقالَ: أنتَ وليَّ فاذْعُ لي فقال: أنّا خَادِمْ. والأولياء مَنْ يأتُونَ خَلْفي فَطَلَبَ الدُعاءَ مِنَ الثَّاني، فأجَابَ هكذا: إني خَادِمُ والأولياء مَنْ يَاتُونَ بَعْدي، وهَكَذَا حَتَّى جَاءَ الأَمِيرُ فَطَلَبُ الدُّعَاءَ منه وقال: أنَّتَ وليُّ فادَّعُ لي فَقَال: أنّا خَادِمُ والأولياء هُمُ الذين مَضَوّا قُدَّامِي،

الله أكبر كلُّ واحِدِ مِنْهُمْ يحسبُ أَصْحَابَه أَفْضَلَ وأَعْلَى مِنه. الإيثارُ أَنْ يَفْضُلُ أَخَاه مع حَاجَتِهِ وهو وَصْفُ امتازَ به الصَّحَابةُ رضي الله عنهم قال تعالى: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُيهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ الحدر: ١٩.

وقِصَّةُ الصَّحَابِيَ مَعْرُوفَةُ أَنْ ضَيْفاً دَخَلَ بِيْتَه، فَوضَعَ المَائدةَ وأَطْفَأُ السُّراخِ ولم يأكلُ حتى يَشْبَغ الضِّيفُ.

اَجْتَمَعْ في الري عند الشَّيخِ أبي الحَسَنِ الإنطاكي ثَالاَنُونَ سَالِكاً وَكَانَ الطَّعَامُ على السُّفْرةِ وأطفأ الطَّعَامُ على السُّفْرةِ وأطفأ السَّمَامُ بَكُونَ الطَّعَامُ على السُّفْرةِ وأطفأ السَّراجُ، فَرَأَى الخَادِمُ بَعْضَ الطُّعَام بَاقِياً. كُلُّ واجِدٍ أَكُلَّ قَلِيلاً حتى يَأْكُلَّ أَخُوه، وهذه الأَخْلَاقُ مَنْقُولَةٌ مِنَ الصَّجَابِةِ رضي اللَّه عنهم أجمعين، قَذَ رأْسُ شَاةٍ في سَبعةِ بُيُوتٍ حتى رَجِعَ إلى الأَوْلِ.

تَسَخُّر وأَفْطَرَ عليُّ وَفَاطِمةُ رضي اللَّه عنهما ثَلَاثَةَ أَيَّامِ بالماءِ، وقُدُّمَ طَعَامُهُما للسَّائلِ فَنَزَلَتْ هذه الآية: ﴿ وَيُطُهِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُيِّهِ مِسْكِيكًا وَيَتِهَا وَأَسِيرًا﴾ لللاسان: ١٨.

طَلَبَ غازِ جَريحٌ مِنْ حُذَيْفَة الماء في غَزْوَةِ البَرْمُوكِ فَتُوَجِّعَ هِشَامُ ابنُ العاصِ مِنْ جَانِبِ آخر، فأغْلَقَ فَمَهُ وأشَارَ إلى الثاني أنِ اسْقِهِ أولاً ولمَّا وَصَلَ إلى الثاني سَمِعَ صوتاً من جانِبِ ثالثٍ، فأرسَلَه الثاني إلى الثَّالثِ، فلمَّا وَصَلَ الشَّاقي إلى الثالثِ وَجَدَهُ قد تُوفِي، فرجَعَ إلى الأول فوَجَدَه شهيداً أيضاً. أسسَ هؤلاء المُجَاهِدونَ باباً جَدِيداً للإبثارِ في التَّارِيخِ الإنسَّانيُ حيثُ لم يَشْرَبُوا الماءَ عِنْدَ النَّزْع، وأَرْسَلُوا إلى الآخرِ ومَاتُوا عِطَاشاً.

مَنِيْتِ الدُخُورَةُ مِرَا لِلْوَاقِدِ الدُّرُجُ لِهَا السَّدُينِ المُرْدِي، وهُ دُّاماً،

ورقَاماً، فلما جَاءَ وقُتُ القَتْلِ تَقَدَّمَ الشَيخُ أَبُو الحسنِ النَّورِي إلى الجَلَّادِ لَيُقْتَلَ، فَسُتِلَ لِمَ تَقَدَّمَ؟ فقَالَ: حتى يَجِدَ أخي ثَواني مِنَ الحَيَاةِ. شُبْحَانَ اللَّه! إِنَّ هؤلاء شُقُوا نَبَاتِ المُؤاخَاةِ بالإيثارِ حتى أَصْبَحَتْ شَجَرَةً أَصْلُها ثَابِتُ وفَرْعُها في السَّماء. عَلْمَ الإسْلَامُ الإيثارَ للصَّاحِبِ بالجَنْبِ فَضْلاً عَنِ الأَخْوة في الطَّرِيقة والأعزة والأقارِب.

إِنَّ الأَخَوَّةَ فِي اللَّهِ والمَحَبَّةَ فِي اللَّهِ وِحُسْنَ المُصَاحَبَةِ مِنْ دَأْبِ السَّلفِ الصَّالحين، وفَقِلَتِ البَوم وذَهَبَتْ آثَارُها. مَنْ يَعْمَلْ بها يُخييها ومَنْ يُخيها يَتَال أَجْرَ مَنْ يَعْمَلُ بها بَعْدَه. السَّالكُ الذي وَجَد أَخاً مُخْلِصاً عليه أَنْ يَشْكُرَ اللَّه تعالى ويقول: الحَمْدُ للَّه رَبُ العَالَمِينَ.

ملحوظة: مُغطَّمُ القِصَصِ المَلْكُورةِ في الأَخْوَة الإِسْلاميَّة مأخُوذً من كِتَابٍ قُوتِ القُلُوبِ لأبي طَالِبِ المُكَيُّ.

## الباب الثالث عشر

# أسئلة وأجوبة

- س ١: كَيْفَ يَتَالُ الشَّيْخُ مِنَ المُرِيدِينَ المَحَيَّةُ بَغْدَ النُّقْدِ والعِتَابِ؟
- الطبيب يَشْرُطُ الجِلْدَ بالمِشْرَطِ، ولَكِنْ بغدَ حُصُولِ الشَّفَاء يَدْعُو له
   الناسُ.
- س ۲: يُغْتَبَرُ اليوم ابنٌ غير مُؤَهْلِ للشَّيْخِ الكَامِلِ شَيْخاً كَامِلاً، هَلْ هذا صحيحٌ؟
- ج : كَمَا لا يَرْضَى شَخُصُ بِجَعْلِ ابن الدَّكْتُور دُكْتُوراً مَا لَمْ يَتَعَلَّمِ الطَّبِ
  بِنظَامٍ، كَذَلَكَ لا يَكُونُ ابنُ الشَّيْخِ شَيْخاً مَا لَمْ يَجِدِ النَّسْبَةُ بِنظَامٍ.
   نَعْمُ لُوْ وَجَدَ النَّسْبَةَ، فولدُ الشَّيْخِ يكون نُوراً على نُورٍ، يُسْتَخْسَنُ
   تَجْدِيدُ البَيْعَةِ على يديْهِ.
- ٣ : بَغْضُ الناسِ يقولونَ: إنْ كَانَ الشَّيْخُ غير كَامِلِ فلا حَرَجَ عِنْدما
   كان اليقينُ مُحُكماً. هل هذا صحيحٌ؟
- ج: كَمَا أَنْ مَسْجُوناً لا يُخَلَّصُ مَسْجُوناً آخرَ، وشَخْصاً نَائِماً لا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُوقِظَ نَائِماً آخرَ، أو شُخْصُ أَغْمَى لا يَهْدِي آغْمَى آخَرَ، كَلَلِكَ شُخْصُ غَافِلُ لا يستطيعُ أَنْ يَجْعَلَ الغَافِلَ ذَاكِراً، فَكَيْفَ يَصِيرُ المُريدُ كَامِلاً عِنْدَما لَمْ يَكُن الشَّيْخُ كَاملاً.
- إذا كانَ القُرآنُ والحَالِيثُ مَوْجُودَيْن عِنْدَنَا فالآي شيءِ تَحْتَاجُ إلى
   الشيخ؟ ألا يَسْتَطِيعُ الإنسانُ أَنْ يُصْلِحَ نَفْسَهُ؟

ج : الصّحَابة رضي اللّه عنهم أَجْمَعِينَ شَاهَدُوا نُزُولُ القُرآنِ الكَريمِ
وشَاهَدُوا صَاحِبَ القُرآن ﴿ وَسَمِعُوا كَلَامَهُ ﴿ بِآذَانِهِمْ ، وَلَكِنْ
مَا اسْتَطَاعُوا أَن يُزَكُوا أَنْفُسَهُم ، بَلْ زَكَّاهُمُ النّبيُ ﴿ وَبِعلمُ مِنْ
قولِ اللّه عز وجل: ﴿ وَرُكِهِمْ ﴾ آنه لا يُدَّ مِنْ مُزَكُ ، فَكَيْفَ نُصْلِحُ
اليوم نُقُوسَنا في هذا العَصْرِ الذَّاهِبِ؟ كَمَا أَنَّ الشَّجَرَ لا يشعرُ بِثُقْلِ
قَمْرِه ، كَذَلِكَ الإنسانُ لا يَرَى عُبُوبَه ذَهِيمةً . فَلا بدُ للإصلاح أَنْ
بَرْجِعَ الإنسانُ إلى شَيْحِ يُعَالِجُه مِنَ الأَمْرَاضِ الباطنيَةِ \_ مِثَالُ التَرْكِيَةِ
بدونِ شَيْحِ كَمِثَالِ شَخْصِ يقول: أَنَا مَرِيضٌ وكُتُبُ الطّبَ مَوْجُودَةُ
الْوَرْهُمُ وَأَدُوى نَفْسِي ، هلَ يُقَالِ له : إِنّه عَاقِلٌ؟

س ه: بَغْضُ السَّالِكِينَ يُضَيَّقُونَ على أَنْفُسِهِمْ دائِزَةَ المُبَاحَاتِ ويَخْرِمُونَ أَنْفُسِهِمْ دائِزَةَ المُبَاحَاتِ ويَخْرِمُونَ أَنْفُسَهُمْ مِنْ بَغْضِ المُبَاحَاتِ ماذا تَقُولُ فيه؟

إليْسَتِ الحِكْمَةُ في تَكْثِيرِ المُبَاحَاتِ أَنْ يَسْتَخْدِمَ كُلَ شَخْصِ كُلَ
مُبَاحِ، بُلُ لأَنْه لا يَدْرِي مَنْ يَخْتَاجُ إلى أَيْ مُبَاحِ وفي أَيْ وَقْتِ؟
فَبَعْضُ الأَشْيَاءِ مُبُاحُ للضَّرُورَةِ، ولِذَا يَجْتَنِبُ بَعْضُ المَشَايِخِ مِنَ التَّنْبُولِ وشُرْبِ الشَّايِ فَضْلاً عن التَّدِخِينِ.
 التَّنْبُولِ وشُرْبِ الشَّايِ فَضْلاً عن التَّدِخِينِ.

س ٦: قَدْ يُغْرَضُ للسَّالِكِينَ كَيْفِيَّاتُ عَجِيبَةً، وَقَدْ لَا يَكُونُ مِنْهَا شَيءً، ما
 سَبَبُ ذلك؟

جـ : مَثَلُ السَّالِكِ مَثَلُ شَجَرةٍ تَخْرُجُ بَراعِيمُها وَنْظُهَرُ أَوْرَاقُ جديدةً، ثمَ
 بَنْتَهِي خروجُ الأورَاقِ الجَدِيدَةِ، ولا يعني أنَّ هذه الشجرة قد النّهي
 ئُمُوها، بلِ الشَّجْرةُ في ذلك الوقْتِ تفوي ساقَها وفروعَها، هكذا
 أحوالُ السَّالَكِ.

٧: كَيْفَ يعرفُ السَّالك، ماذا مُشْرَبه؟

جِ : يظهرُ على الشَّالكِ ظهوراً بيِّناً عَكْسَ صِفَّاتِ نبيٍّ هو تحت قَدَم

ذلكَ النَّبِيِّ عليه السَّلام، فمَنْ كان مُوسَويُّ المَشْرَب يكون كَثْيرِ الشُّغَفِ بكَلَام اللَّه تعالى، وأمَّا إبراهيميُّ المَشْرَب فَمِيزَتُه النَّوكُلُ على اللَّه وإكْرَامُ الضَّيْف، ويَغْلِبُ الرَّهدُ في حياةِ عِيسَويَّ المَشْربِ ويكونُ لدنِه قُوَّةً سلبيةً شديدة ويكونُ لِمُحَمَّديُّ المَشْربِ حَبِّ شَدِيدُ لاتباع السُّنةِ والأَخْلاقِ المُحَمَّديَّةِ.

- لو يَبْقَى قَيْضُ الأولياء بَعْدَ المَوْتِ، فما الحَاجَةُ إلى مُبَايعةِ شَيْخِ
   آخَرُ؟
  - يَتْقَى الْقَيْضُ بَعْدَ المَوْتِ، ولَكِنْ لا بِمَقْدَارِ بِجِعْلُ الناقص كَامِلاً.
- س ٩: لو غَضِبَ الشَّيْخُ على مُريدٍ ويَبْقَى حُسَنُ اغْتِقَادِ المُريدِ في حقَّ شَيْخِهِ هل تَبْقَى البَيْعَةُ أَمْ لا؟
- لو غَضِبَ الشَّبْخُ ولا يَزَالُ اعْتِقَادُ المُريدِ حَسَّناً تَبْغَى بَيْعَته، فَقَدْ
   غَضِبَ رسولُ اللَّهِ ﷺ على كُغبِ بنِ مَالِكِ وَلَكِنْ بَقي اعْتِقَادُه
   سَالِماً فَافْلَخ.
- س ١٠: لَوْ فَسَدَ اغْتِقَادُ المُريدِ في حنّ شَيْجِهِ والشَّيْخ لا يُقِيل البَيْعَةَ
   آتَبْقَى بَيْعَتُه أَم لا؟
- ج : تَنْتَهِي البَيْعَةُ ، فَعَنْ جَابِرِ رضي اللّه عَنْهُ أَنه قَالَ : جَاءَ أَعْرَابِيُّ إلى النّبيُ فَ فَبَايَعُهُ على الإشلام ، فَجَاءَ مِنَ الغَدِ مَحْمُوماً وفي رواية : فأضَابَ الأَعْرَابِيُّ وَعَكُ بالمدينة فقالَ : أقِلْنِي بَيْعَتِي ، فأبَى ، فَقَالَ : أقِلْنِي بَيْعَتِي ، فأبَى ، فَغَرَجَ الأَعْرَابِيُّ ، فقالَ وَسُولُ اللّه فَيْ : "إِنْهَا المَدِينَةُ كَالْكِيرِ ، تَنْفِي خَبَتْها ، وَيَلْضَعُ طَلْمُها ،

[أخرجه البخاري ومسلم والموطأ والترمذي والنسائي، ولم يذكر النسائي وعكة؛ جامع الأصول ج ٩ ص ٢١٩]

## س ١١: كَيْفَ يَنْبِغِي أَنْ تُكُونَ علاقةُ المُريدِ بالشَّيْخ؟

ج : يَشْبِغِي أَنْ تَكُونَ كَمَا كَانَتْ لَسَيْدِنَا الصَّدِّيقِ بِالنَّبِيِّ اللهِ فَقِي النَّبِيُ اللهُ عَنْ دُنْيَاكُمْ النَّبِيُ اللهُ قَالَ مِرْةً: "حُبَبَ إليَ مِنْ دُنْيَاكُمْ تَلَاكُمْ تَلَاثُ مَن الشَّرِيفِ أَنْ النَّبِيُ الصَّدِيقُ رضي اللَّه عنه: (صَدَقْتَ با رَسُولَ اللَّه، وحُبُبَ إليُ مِنَ الدَنبا ثَلَاثُ: الشَّظُرُ إلى وَجَهِ رَسُولِ اللَّه عَنْ وَأَنْ تَكُونَ وَشَولِ اللَّه عَنْ وَأَنْ تَكُونَ النَّه الله على رَسُولِ اللَّه عَنْ وَأَنْ تَكُونَ النِي على رَسُولِ اللَّه عَنْ وَأَنْ تَكُونَ النَّه عَنْ وَالْفَاقُ مَالِي على رَسُولِ اللَّه عَنْ وَأَنْ تَكُونَ النَّه عَنْ رَسُولِ اللَّه اللهُ الله اللهُ ا

### [المنبهات لابن حجر ص ۲۷، ۲۸]

فَتَدَبَّرُوا. كَانَتْ ذات رَسُولِ اللَّه ﷺ هي المَرْكَزُ في هذه الثَّلَاثِ.
 فينبغي أنْ يَكُونَ للسَّالكِ مَعَ شَيْخِهِ عَلَاقةً الحُبُ مثلها.

س ١٧: هَلْ تَخْصُلُ الفَائِدَةُ في السُّلوكِ بِالذُّكْرِ أَو بشيءٍ آخَرُ أَيضاً؟

ج : تَحْصُلُ الفائدةُ في البِدَايةِ بِالذَّكْرِ، ثَمْ يَأْتِي زَمَنَ لا يَبْقَى فيه الذَّكْرُ مَهْ يَأْتِي زَمَنَ لا يَبْقَى فيه الذَّكْرُ مَهْيداً، ولو كانَ ذِكْرَ نَهْي وإثباتٍ، بل يفيدُ الفِكْرَ، وفي هذه المرحلةِ تنفعُ تِلَاوةُ القُرآن وكثرةُ النُّوافِلِ والتبليغ والتَّدريسِ والتَّصنيفِ، ثم تأتي مَرْحَلَةُ القُرْبِ بِالفَرَائِضِ، شَواء أَكانَتْ معينةً مِنْ عِند اللَّه تعالى أم مِنَ العِبَادِ، كَأَنْ يأمُرُ الشيخُ بِالخِدْمَةِ في الزاويةِ، فهذه الخِدْمَةُ أَكْثَرُ فَائدةً مِنَ الذَّرْبِ بِالفَرائِضِ،

## س ١٣ : ما المُرَادُ بخواصٌ الدُّروسِ؟

- : يَتَعَلَّقُ بكلَ دَرْسِ إِزالةُ رَدِيلةِ، يُلَاحِظُ الشَّيْخُ هل زَالَتِ الرَّذَائلُ أَمْ
 لا؟ عِنْدَما زَالَتْ رَذَائِلُ لَطِيفةٌ يَعْطِي الشَّيْخُ دَرْساً جديداً.

## س 11: ما المُرَادُ بالقُرْبِ بالنَّوافِل؟

جـ : يَتَقَدَّمُ السَّالَكُ بعد خُصُولِ الْفَنَاءِ الكَامِلِ بالقُرْبِ بالنَّوافِلِ، فيعبدُ
 اللَّه بأي عِبَادةِ يريدُ، ثم يُشْغِلُه اللَّه تعالى في أي أمْرٍ ديني يشاءً،

وهذا يُستمَى بالقُرْبِ بالفَرَائِضِ، فالبَغْضُ يُفَوْضُ إليه أَمْرَ التَّبليغ، وإلى البَغْضِ أَمْرَ التَّدريسِ أَو التَّصْنِيفِ والتَّأليفِ، ويُعَاتِبُ صَاحِبَ القُرْبِ بالفَرَائِضِ لَو اشْتَغَلَ بالنَّوافِلِ، كَمَا عُرتِبَ دَاوُدُ عليه السَّلامُ ببعثِ رَجُليْن إليه في الخَلْوةِ،

- س ١٥: هَلْ يُمْكِنُ ذِكْرُ النَّفٰي والإثْبَاتِ بِحَبْسِ النَّفْسِ مرةً واحدةً أَكْثَرَ مِن
   واجدٍ وعِشْرينَ أَمْ لا؟
- ج : على السّالكِ أَنْ يَبْلُغُ عَدَدَ هذا الذَّكْرِ بعد مُرَاعَاةِ شَرَائِطِه إلى واحِدِ وعِشْرِين، ثمّ لو زَادَ على هذا لاسْتَفَادَ. ففي المَكْتُوبَاتِ المَعْصُومِيَّةِ أَنْ شَخْصاً كَتَبَ إليه أَنّه يَذْكُر بالنّفي والإثباتِ في نَفسٍ واحدِ مائة مرّة فشَجْعه الشيخُ محمد معصوم رحمه الله تعالى.
- س ١٦: همل يَخْصُلُ بِقراءةِ القُرآنِ الْفُوائدُ والشَّمراتُ التي تَخْصُلُ بِأَذْكَارِ الصَّوفَيَّةِ؟
- ج : مُعْظَمُ فاندةِ السَّالكِ في البِدَايةِ يَحْصُلُ بالذَّكْرِ حتى يَجِدُ فَنَاء القَلْبِ
   وفَنَاء النَّفْسِ، ثم يكونَ ارتفاعُ بالتَّلاوةِ والنَّوافِلِ وبأشْغَالِ دينيةِ
   أُخْرَى.
  - س ١٧ : الَّذَينَ يَكُثُر دُرُوسُهُم ولم يَتَوفَّرُ لهم الوقتُ ماذا يَفْعَلُونَ؟
  - أَوْ يُجَاوِزُ هؤلاء لَطَائِفهم مُتَوَجّهِينَ قَاصِدينَ لا يَخْلُو عَنِ الفَائِدَةِ.
    - س ١٨: مَا مَعْنَى سَلَّبِ النَّسِيةِ؟
- ج : النّسبةُ اشمْ عَلَاقَةٍ بين اللّه وبين العَبْدِ لا يَسْتَطِيعُ أَحَدُ أَن يسلبه.
   نُعَمْ يُمْكِنُ سَلْبُ الكَيْفِيّاتِ والوّادِدَاتِ.
- س 14: بَعْضُ النَّاسِ يَتْهَلَّلُونَ بِالْسِنَتِهِمْ كُلِّ وَقْتِ يَقُولُونَ؛ لا إِلَّه إِلَّا اللَّهُ، هَلُ هذا جَائِزٌ؟
- ج : جَائِزُ مائةً في المَائةِ، بَلْ هو مُسْتَحْسَنٌ. سُئِلَ الشَّيْخُ عَزِيزَانَ علي

الراميتني رحمه الله تعالى عَنْ هذا السّؤالِ، فأجّابُ: إنَّ الشَّرْعَ أَمَرَ بتَلْقِينِ المُخْتَضِرِ بكَلِمَةِ الشَّهَادَةِ وأَنَا أَخْسُبُ نَفْسي مُخْتَضِراً كُلِّ وَقُتِ فَالْقُنُ نَفْسى بكَلِمَةِ التَّوحِيدِ.

- س ٢٠: اللَّذِينَ يَضَعُونَ المصْحَفَ الشَّرِيفَ في جُيُوبِهِم ويَضَطُّرونَ
   للذَّخُولِ إلى المِزْحَاض، فَمَا حُكْمُهُم؟
- جـ : يَنْبِغِي أَنْ يَكُونَ خُكُمُ الجَيْبِ خُكُمَ الْجَلَافِ والْأَحْسَنُ مَعَ ذلك أَنْ
   يَطُوي المَصْحَفَ في غِلَافِ البلاستيك ثم يُوضَعُ في الجَيْبِ.
  - س ٢١: المُؤْمِنُ لا يزالُ مُتَنْظِراً للصَّلاةِ، لماذا؟
- ج : إذا أَصْبَحُتِ الصَّلاةُ غذاءَ للرُّوحِ فيحنَ القَلْبِ للصَّلاةِ كما تَجِنَّ المَعِدَةُ للطَّعامِ.

#### س ٢٢: المُجِدُّوبُونَ مَنْ هُمُّ؟

ج : بَغْضُ عِبَادِ اللّه تعالى يعينونَ اللاّمُورِ الرُّوحَانِيَّةِ، ويَغْضُهم مُخْتَصُونَ للاَّمُورِ التَّكوينيَّةِ والمَاديَّةِ. وهؤلاء كالمَجَانين ظاهِراً ولا يَجِب أَن يَكُونَ لِرِجَالِ التَسْريعِ مَعْرفةُ برجَالِ التَّكوينِ، فمُوسَى عليه السَّلام لمَ يَكُن له عِلْمُ بالخِصْر، وقد تَجْتَمِعُ وظيفَتَا التَّكوينِ والتَشْريعِ في شَخْصٍ واحِد. ومِنْ رِجَالِ التَّكوينِ قُطْبُ المَدَارِ، ومِنْ رِجَالِ التَّكوينِ قُطْبُ المَدَارِ، ومِنْ رِجَالِ التَّكوينِ قُطْبُ المَدَارِ، ومِنْ رِجَالِ التَّسْريعِ قُطْبُ المِرشَادِ. ويكونُ قُطْبُ المَدَارِ تحت قُطْب الإرشادِ غالماً.

رَوَى البُخَارِيُّ أَنَّ مُوسَى عليه السَّلامُ قَاتِلَ الْخِضْرَ وَقَالَ: (أَتَيتُكَ لَتَعَلَّمَنِي مَمَّا عُلَمْتَ رُشُداً). قال: (إِنَّكَ لَنُ تَسْتَطِيعَ مَعَيَّ صَبْراً، يَا مُوسَى إِنِي عَلَى عِلْمَ مِنْ عِلْمِ اللَّهِ عَلْمَنِيهِ لَا تَعْلَمُه أَنتَ، وأَنْتَ عَلَى عِلْمٍ عَلَمكَ الله لا أَعْلَمُهُ). وهؤلاء الرَّجالُ رِجَالُ الأَمُورِ التَكوينيَّةِ يُقَالُ لَهُمُ المَجَاذِيبُ. س ٢٣: ما المُرادُ بالوارِدَاتِ الكَونيَّةِ والوارِذَاتِ العِلْميَّةِ؟

ج : قَدْ تُلْقَى في قَلْبِ السَّالَكِ نَكَاتُ عِلْمِيَّةُ ، وقَدْ تُلْقَى نِكَاتُ تَتَعَلَّقُ بِالأُمُورِ
الماديَّةِ ، مثَّلُ أَنه سَيَكُولُ كَذَا وسَوْفَ لا يكُونَ كَذَا ، ويُقَالُ لها الوَارِدَاتُ
الكونيَّةُ ، ويُقَالُ لِلْمَعَارِفِ العلميَّةِ الوارداتُ العِلْمِيَّة ، وكِلَاهُما مَحْمُودُ
ولَكِنُ المَعَارِفَ العلميةَ أَفْضَلُ مِنَ الكونيَّةِ ، فالعِلْمِيَّةُ لا تَتَأْتَى لِكُلُّ واجد.
ع: يُلْقُونَ الرَّحيقَ في كأسِ الطَّلَبِ.

w . ٧٤: ما هو المشرب؟

ج : كُلَّ سَالِكِ لا بُدْ أَنْ يكونَ تَخْتَ قَدَمٍ نَبي، ولَكِنْ ليس كُلَّ سَالِكِ
 يعرفُ أنه تَخْتَ قَدَم أي نبيْ؟

حكاية: أَرْسَلَ شَيخٌ مُريدَه إلى خَضْرةِ شَيْخِ آخر لِيَتَغْرِفَ مَشْرَبَه، فلمًّا وصلَ إليه المُريدُ، قال ذلك الشيخ: كَيْفَ خَالُ يهوديْكُم؟ فَغَضِبَ المُريدُ. فلمًّا رَجِعَ وسأله شَيْخُه عمًّا جَرَى، أجابَ المُريدُ مُتَلَّغَيْماً. فَقَالَ الشَّيْخُ: الحَمْدُ للهِ، أَنَا مُوسَوِيِّ المَشْرِبِ.

س ٧٠: مَنْ يُقَالُ له القَيُومُ؟

العَالَمُ مظهرٌ تجلبًات صفات الله تعالى، فينبغي أنْ يكونَ هناك مظهرٌ لِتَجَلَياتِ الذَاتِ سبحانه وتعالى، ويُقَالُ له القَيُّومُ، فَقِيَامُ العَالَم ليس بالوَسَائِلِ المَاديَّةِ بَلْ بذِكْرِ الله، ولذلك قَالَ النَّبِيُّ ﷺ:
الا تَقُومُ السَّاعةُ على أَحَدٍ يقولُ: الله الله، وفي روايةٍ: احتى لا يُقالَ في الأرْض: الله الله.

[اخرجه مسلم وأخرج الترمدي الثانية؛ جامع الأصول ج ١٠ ص ٣٩٤] المَشَايخُ يُكْثِرُونَ ذِكْرَ اللَّهِ تَعَالَى ويُبْقُونَ هذا العَمْلَ فيجعل شَخْصٌ هِم قَيُّوماً.

### ٢٦: ما المُرادُ بِيَدِ الغَيْبِ؟

بَجْدُ بَعْضُ المَشَايِخِ رِزْقَهُم تَحْتُ السَّجادةِ أو مِنْ طريقِ آخر خَفِيً
 يُجَدُ لِهُ يَدُ الغَيْبِ، ومِنْ يَدِ الغيبِ أَنْ يَقَدَمُ أَحَدُ هَدَيةً وهو لا
 يُرْجُو.

## س ٧٧: مَا هُوَ أَصْلُ خَتَماتِ المَشَايِخ؟

ج : قِرَاءَةُ آيةِ أو عَمَلُ عِبَادةِ لها مُنَاسَبَة كَامِلةٌ بحياةِ الشَّيْخِ وسِيرَتِهِ
 لإيضَالِ ثَوَابِها إلى ذلك الشِّيخِ يُقَالُ لها الخَثْم، ويعضُ المُشَايخِ هم
 يُعيَّئُونَ خَثْمَهم ويُعين للبَغض بَعْذَ وقَاتِهِ مُريدُوه.

## من ۲۸: ما الفَرْقُ بين الرُّؤيا والواقِعة والمُشَاهَدَة؟

ج : كُلِّ مَا يُرَى في النَّوم يُقَالُ له الرُّؤيا وإنْ شَاهَدَ بَعْدَما نَامَ جَالِساً
 لِلْمُرَاقَبةِ يُسَمَى واقِعَة، وإنْ رَأَى شيئاً في المُرَاقَبةِ مُسْتَيقِظاً يُسَمّى مُشاهدةً.

## س ٧٩: ما المُرَادُ مِنَ القَبْضِ والبَشطِ؟

ج: يَشْعُرُ السَّالَكُ يَعْضَ الأَحْيَانِ بانْشِراحِ عَجِيبٍ وَكَيْفَيَّاتٍ غَرِيبةٍ ، ويُسْمَى هذا بالبَسْطِ، وقَدْ تَخْتَفِي هذه الكَيْفَيَّاتُ كَانَ لَمْ يَكُنْ شيءً ، ويُقَالُ له القَبْضُ. وكِلَاهُما نِعْمَة مِنَ اللَّه تعالى، ولَكِنْ نَحْنُ نَسْأَلُ الله النَّبُطُ فقط لِضَعْفِنَا. كمَا أَنَ الزارع يسقي الشَّجَرَ ثم يتركُه مدة ليجذب الماء ويجف، يضرُ السَّقْيُ كل يَوْمٍ والشَّجَر يُصْبِحُ خَضِراً ليجذب الماء ويجف، يضرُ السَّقْيُ كل يَوْمٍ والشَّجَر يُصْبِحُ خَضِراً نَاضِراً بالسَّقْي مَرْةُ بعد مرَّةٍ. هذه خَقيقة القَبْضِ والبَسْطِ لا بذ مِنْهُما لتربيةِ السَّالَكِ.

#### س ٣٠: ما مُعْنَى الفِّنَاءِ في الرسُولِ؟

ج : الكَّيْفِيَّةُ التي يَحْصُلُ فيها اتْباعُ السُّنةِ طَلْبِعاً تُسَمَّى الفِّنَاءَ في الرسُول.

س ٣١: ما هُوَ «ياد داشت؟؟

ج: الولدُ الصَّغيرُ يَتَعَفَظُ حُروفَ الهِجَاءِ ويردَّدُها سَريعاً، والكَبيرُ لا يردَّدُها سريعاً مثله، ولَكِنْ يَكُنُبُ عند الضَّرورةِ العِبَارَةَ الصَّحيحة، أو نَقُولُ: نريدُ الذهابَ إلى المَسْجدِ ونَنْظُر في الطَّريق إلى هنا وهناك ونُسَلِّمُ على الأَصْدِقَاء، ولَكِنْ لا نَنْسَى الذَّهابَ إلى المَسْجِدِ يُقَالُ له: •ياد دائمت ومَعْنَاهُ الثَّلَكُر. كذلك السَّالكُ يَشْتَغِلُ بِأَعْمَالِ الدَّنيا، ولَكِنْ لا يَذْهلُ عَنْ ذِكْرِ الله تعالى.

س ٣٢: ما هُوَ الفَرْقُ الأَسَاسيُّ بِينَ السَّلسلةِ النَّفشيندية والسَّلسلةِ الجشنية؟

جِ : في كُلُّ سِلْسِلَةِ أُولِياء كَامِلُونَ والفَرْقُ في طَريقِ الوُّصُولِ فَقَطْ.

اسْتَشَارَ شَخْصُ الشيخَ الحَاجُ أمداد الله المهاجر المكيّ، قُلْ يُبَايعُ في السّلسلة النقشبندية أو في السّلسلة الجشتية؟ فقالَ، مثاله: أرْضُ فيها شُجَيْراتُ فَلِزَرْعِها طَرِيقَانِ: الأولُ أَنْ تُنَقِّى سِنة أو نصف سنة ثم تُزْرَعَ، والثاني أن ما ينظّفُ منها يُزْرَعُ، وهكذا تَتِمَ التنقيةُ والزَرْعُ معاً. فقال الرجُلُ: الطَّرِيقُ الثاني أَحَبُ إليْ. المَوْتُ لا يُذْرَى وَقْتُه، فقالَ الشَّيْخُ: فعليْكَ بالبَيْعَةِ في السَّلسلة النقشبندية.

س ٣٣: ما هُوَ السَّبَبُ لِكَثْرَةِ الْبَشَارِ السَّلاسِلِ الصَّوفَيَّةِ فِي البِلادِ الحَنْفِيَّةِ كالبَّاكِسُتان والهِبند وبنغلاديش وولايات وسط آسيا وتركيا وسوريا والأردن؟

ج : خُلَاصَةُ الدّبنِ في فِقْهِ الآئمةِ الأرْبَعَةِ، وتَتَلخّصُ هذه الأرْبَعَة في فِقْهَيْن: الحنفي والشافعي، وقالَ المُجَدَدُ رَحِمَه اللّه: إنَّه يَغْلِبُ في الْفِقْهِ السَّافِعي كَمَالَاتُ النّبوةِ، ويَغْلِبُ في الْفِقْهِ الشَّافِعي كَمَالَاتُ اللهِ الولايةِ. فاتباع السَّنة النبويَّة في البِلَادِ الحنفية كَثِيرُ.

س ٣٤: يَكُثُرُ فِي الصَّلاةِ الوَسَاوِسِ والخَطَرات؟

- ج : كلّ وَسُوَسَةٍ خَطرَةً، وليس كُلّ خَطْرةٍ وَسُوسَةً، بَلِ الوَسُوسَةُ خَطْرَةً تَحُولُ بِينَ المرهِ وبين غايتهِ، تأتي في صَلَاتِنا خَطَراتُ دنبويةٌ والدنيا أَسْقَلُ ويأتي للأَكَابِرِ خَطَراتُ دينيةُ عاليةٌ، فكان عُمَرُ رَضِي الله عنه يُجَهِزُ جُيُوشَه في الصَّلاةِ، فمثلُ هذه الخَطَراتِ مَحْمُودةً لا تُمْنَعُ حُضُورَ القَلْب.
- س ٣٠: يَكُونُ لِيَغْضِ المَشَايِخِ اسْتِغْراقٌ في الصَّلاةِ لا عِلْمَ لهُمْ بما حَوْلَهُم ماذا يَكُونُ؟ لماذا تَكُونُ صَلَوَاتُنا بهذه المَثَابةِ؟
- ج : حُصُولُ مِثْلِ هذا الاسْتِغْراقِ في الصَّلاةِ ليس بواجِبٍ، والمُرّادُ
   بحُضُورِ القَلْبِ التوجّه إلى الله. اخْتَضَرَ رَسُولُ الله ﷺ صَلَاتُه وَسَلّم لأَجْل بُكَاءِ صبي،
  - س ٣٦: قيل: يُعَاتَبُ المُنتَهِي بِالوَسُوسَةِ؟
- جـ : يُعَاتَبُ على وَسُوسَةٍ تغفلُ المُثْتَهِي، وأمَّا الوَسُوسَةُ التي تأتي وتُلْهَبُ وتُلْهَا.
  - س ٣٧: ما الفَرْقُ بِيْنَ الظُّنَّ والإِلْهَام؟
- إلإنْسَانٌ عِنْدَما تَبَتَ على رَأْي بنيَّةٍ وإرادةٍ يُستمى ظنَّا وعِنْدَما وَرَدَ في
   قُلْبِهِ خَطْرة بنفسِها يُسَمَّى إلهاماً.
  - س ٣٨: ما مَعْنَى عالَمُ الأَمْرِ وَعَالَمُ الخَلْقِ؟
- ج : أوجَدَ الله تعالى العَالَم إيجادين: بعضُ العَالَم أوجَدَه بِكَلِمَةِ اكُنْ
   وهو عَالَمُ الأمْرِ. وما أوجَدَه ثدريجاً هو عَالَمُ الخَلْقِ.
  - س ٣٩: هَلْ يَجُوزُ السُّماعُ (سَمَاعُ الغِنَّاء)؟
- ج : لا يَجُوزُ مَعَ المَزَامِيرِ والمُوسِيقَى ، جَميعُ أَنواعِ الغِناءِ حتى الحَمْد ومَدْح الرُسولِ ﷺ ، ويَجُوز الغناءُ بدون المزامير بعد تحقق عدة شروطٍ ، منها :

- ١ \_ أَنْ لَا يَكُونَ مُشْتَمَلاً عَلَى مَوْضُوعَاتِ فَاسَقَة .
- ٧ \_ أَنْ لَا يَكُونَ في المَجْلِسِ اخْتِلَاطُ بين الرِّجَالِ والنِّساءِ غير المَحَارِمِ.
  - ٣ \_ أَنْ يَكُونَ للسَّامعينَ رَغْبَةً إليه كَرَغْبَةِ الجَاتع إلى الطُّعَام.
    - س ١٠: ما هي عَلَامةُ السُّنة والبِّدْعَةِ؟
- إلى السُّنةُ عَمَلَ عَالَمِيُّ والبِدْعةُ عَمَلُ مَحَلَيْ أَي السُّنةُ عَمَلُ يُوجَدُ سَويًا فَي كُلِّ مَكَانِ وَفِي كُلِّ بَلَدٍ بَكِيفِيةِ وَاحِدةٍ مِثْلُ صَوْمٍ عَاشُورَاء، فإنه سُئَةٌ يُوجَدُ فِي كُلِّ مَكَانِ، وَفِي كُلِّ بِلَدٍ، بِينما احْتِفَالُ عاشِرِ مُحَرَّم بِدْعَةً. وَلَمْ اللَّا عَاشِرِ مُحَرَّم بِدْعَةً. وَلَمْ النَّاكِشَقَانَ طَرِيقة بِدُعَةً، وَفِي النَّاكِشَقَانَ طَرِيقة أَخْرَى، وَفِي الهِلْدِ أَخْرَى، وَفِي الهِلْدِ أَخْرَى.
  - لا يَسْتَحْسِنُ التَّصوفُ طائفةً كبيرةً مِنَ الأُمَّةِ لِمَاذا؟
- ج : بعض النَّاسِ يَتَنْفُرُونَ مِنْهُ وَيَكُرهُونَهُ بِسَمَاعٍ قِصَصِ الشَّيوخِ
  المُشْغُوذِينَ. ولا يفكرونَ أنّه قد اخْتَلَطَّ في هذا العَصْرِ الرّديء مِنْ
  كل شيء بالجَبِّدِ، والتّنقيحُ وظيفتنا. يَذْخُل في صُفُوفِ العُلْمَاء
  بَغْضُ أَسْرارِ النّفوسِ عبّاد الذّنيا ولا يّعني ذلك أنْ لا يتعلم العِلْمَ
  الدينيّ. حالة هؤلاء النّاقدينَ مثل حالة فهنله التي يُقَالَ لها آكِلَةُ
  الأَكْبَادِ. كَانَتُ شديدةَ العَدَاوةِ قبل الإسلامِ وقالَتْ بعد أن أَسْلَمَتْ:
  يا رَسُولَ الله لا أَجِبَ أَحداً الآن فَوْقَ ما أُحبّك.

وهكذا يكُونُ حالُ النَّاقدينَ على النَّصوفِ إنِ انْكَشَّفَ لهم خَالُه.

- س ٤٧: كَيْفَ يَحْصُلُ التقدَم في التّصوّف؟
- ج : بأربعة أمور: ١ بكثرة الذَّكْر، ٢ باتباع السُّنة، ٣ بالتُّغْوَى، ٤
   برابطة الشُّنخ.
- س 17: خَرَجَ مِنْ لِسَانِ بعضِ المُشَايِخ مِثْل كَلِمَات (أَنَا الحَق) و(سبحاني ما أعظم شأني) لماذا؟

- خ : صَدَرت هذه الكَلِمَاتُ في حَالَةِ الشَّكْرِ، ويكونُ الإنشانُ فيه مَعْدُوراً مَرْفُوعاً عنه القَلَمُ أَنْ يَخْرُجَ مِنَ الشَّجَرِ بحضرة مُوسى عليه السَّلام صَوتُ: (إنني أنا اللَّه) فما العَجَبُ لو صَدَر مِنْ لِسَانِ إِنْسَانِ (أنا الحق) نَعَم لو خَرْجَ مثل هذه الكَلِمَاتِ مِنْ ذي صَحْوٍ يَسْتَجِقَ العِقَاتِ مِنْ ذي صَحْوٍ يَسْتَجِقَ العِقَاتِ وضَرْبَ التعالِ.
  - س 44: ما هو سَبَبٌ مُغظَم الدُّنوبِ؟
  - ج : سَبَبُ مُغْظَم الذُّنوبِ حبّ الجّاهِ وزيادَةُ الشَّهْوَةِ.
- س •٤: قال الإمامُ الربّانيُ مجدّدُ الألف الثاني: سَتَتَجدُ حقيقةُ الكَعْبَةِ
   والحَقِيقةُ المحمديّة في آخِرِ الرّمانِ. ما معناه؟
- الكَغْبَةُ المُشَرَّفَة مَرْكُزُ التجلَّياتِ الذاتيَّةِ، ولهذا أَصْبَحَتْ مَسْجُوداً النبيِّ الكريم الله مَرْكِزاً للتجلِّياتِ الذاتيةِ على الدوام. سَجَدَ ليوسفَ عليه السَّلام نبيُّ واحِدٌ، وهو يَغَقُوبُ عليه السَّلام، نبيُّ واحِدٌ، وهو يَغَقُوبُ عليه السَّلام، ومَنجَدَ لاَدَمَ عليه السَّلام مِنَ المَلَائِكَةِ، فالكَغْبَةُ وقَلْبُ المُؤْمِنِ كَلَاهُما مَرْكَزُ التجلياتِ الذاتيةِ، والفَرْقُ أَنَّ الكَغْبَةُ مَرْكَزُ التَّجلياتِ الذاتيةِ، والفَرْقُ أَنَّ الكَغْبَةُ مَرْكَزُ التَّجلياتِ على الدَوام، وقَلْبُ المُؤْمِنِ قد يكونُ لها مركزاً وقد لا يَكُونُ.
- س 13: رُوي عَنْ بَعْضِ المَشايِخِ أَنْ سَيْدَنَا عَلَيًّا رَضِي اللَّه عنه كَانَ يَضَعُ القَدَمَ القَدَمَ في الرَّكَابِ فيقرأ: "بِسم اللَّه الرحمن الرحيم" وكان يَضَعُ القَدَمَ في الرَّكَابِ الثَّاني فيقرأ: "والنَّاسِ" كيف يُمْكِنُ ذلك؟ ورُوي أَنَّ يَعْضَ المَشَايِخِ خَرْجَ مِنْ بَلْدِه إلى مَكَانٍ آخَرَ وَتَزَوَّجَ هناك وَوَلَدَ له أَوْلَادُ، ثَمْ رَجِعَ ولم يَمْضِ إلَّا شَاعَات، هَلْ هذا مُمْكِنُ؟
- جـ : الزمَنُ له طُولٌ وله عَرْضٌ وإن كَانَ المَعْرُوفُ أَنَّ للزمانِ طُولاً فَقَطَّ،
   ويُمْكِنُ أَنْ يَفْعَلَ اللَّه تعالى للخواص مثل هذه الأفعالِ في عَرْضِ
   الزّمانِ تَقِصة المِعْرَاج.

## س ٤٧: ما هو مبدأ التعيين؟

يكونُ لِكُلَ سَالكِ مبدأ تعيينِ مِنْ أسماء الله تعالى وصِفَاتِه ويكُونُ للسَّالكِ وصوفَاتِه ويكُونُ للسَّالكِ وصولٌ إلى مبدأ تعيينه. ولو فَازَ شَخْصُ السَّير فوقه فهو نظريَ وليس بقدمي. (لا يكون له مقامٌ) كمَا يكونُ لِشُخْصِ بَيْتُ في لاهُور هذا مقام أصليّ. فأينما دار أو سار فالمقام الأصلي في لاهور.

## س ٤٨٪ ما هُو التعيِّنُ الأولُ؟

- ج: قال بَغْضُ المشايخ: عِلْمُ اللّه تعالى بِخُلْقِ العَالَم هو التَّعينُ الأول، وقال البَغْضُ: إرادةُ الخَلْقِ هو التَّعينُ الأول. وقَالَ الإمامُ الربَّانيِ مجدُد الألف الثاني: لمَّا كان حُبِّ أَنْ أَعْرِفَ هو التّعينَ الأول، فهذا الحبِّ هو مبدأ التعين للنبيُ ﷺ وقوقه مقام اللَّاتعينَ.
- س ٤٩: الصّوفيةُ يكْتَفُونَ بتدويرِ السُّبْحَاتِ جُلُوساً على السَّجَّادَةِ ولا يُشَهِمُونَ في الجِهَادِ لماذا؟
  - جاءتْ كَلِمَةُ الجِهَادِ في القُرآن الكريم لعدةٍ مَعَانٍ:
- ١ \_ الجهادُ بالمال، أي بَذْلُ المالِ في شبيلِ الله تعالى، والدَّليلُ عليه قوله تعالى: ﴿ وَجَنهِدُوا بِأَتَوْلِكُمْ ﴾ [النوبة: ٤١].
- ٢ ـ الجِهَادُ بالنَّفْسِ أي تُطْبِيقُ أَخْكَامِ الشَّرِيعةِ على الأَنْفُسِ قال تعالى: ﴿ رَبُّهُ لِهُدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِالْتُولِكُمُ وَالْفُسِكُمُ ﴾ [النصف: ١١] قال عالميه النصلاةُ والسَّلامُ في هذه المُنَاسِةِ: «المُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدُ نَفْسَه في طَاعَةِ اللَّهِ».
- ٣ ــ الجِهَادُ بِالقُرآنِ، أي عُرِضَ الإسلامُ على الكفَّار لإغلاءِ كَلِمَةِ اللَّهِ
   تعالى وذليلُه قوله تعالى: ﴿ وَجَنهِدْهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٢].
- إلى الحِهَادُ بالسُّنِفِ. أي قِثَالُ الكُفَّارِ حيث قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُ جَهِدِ
   الكُفَّارُ وَٱلْمُتَنْفِقِينَ وَٱغْلُظُ عَلَيْهِمُ ﴾ [التربة: ٧٣].

الصَّوفيةُ يَشْتَخِلُونَ غَالباً في الأقْسَامِ الثَّلَاثَةِ الأُوّلِ للجِهَّادِ ولا تُخْفَى أَمْثِلَتُهم على أَحَدِ.

وأما الجِهَادُ بالسَّيْفِ؛ فعندما يَكُونُ فرضَ عَيْنِ لإعلاء كَلِمَةِ اللَّه تعالى، فالصُّوفيةُ يَخْرجُونَ في المَعْركَةِ واضِعينَ أَكُفَانَهُم على أَكْتَافِهِم، ويكونُونَ بنياناً مَرْضُوصاً ضَدِّ الكفَّارِ، وفيما يلى بعضُ الأمثلة:

١ - في القَرْنِ السَّابِعِ الهجريُ لما قَضَى التَّتَار على الخِلَافةِ العبَّاسيَّةِ والدَّولةِ الإسلاميَّةِ الوحيدةِ لجَلَالِ الدين خَوارِزم الشَّاه، وضُرِب المَثَلُ المَعْرُوفُ: إذا قِيلَ لك أنَ الثَّتَارَ انْهَزَمُوا فلا تُصَدَقْ. وفي مِثْلِ هذه الأوْضَاعِ السيئةِ حوّل الشِّيخُ محمد الدربندي وأمثاله رَحِمَهُمُ اللَّه تعالى قُلُوبَ أبناءِ مُلُوكِ الثَّتَارِ، فأَسْلُمَ أبناءُ هؤلاء المُلُوكِ بَعْدَ ثلاثين منتَةً وجَعَل لِواء الإسلامِ يَلْخَفِقُ مِنْ جَديدٍ. قال الدكتور محمد إقبال ما معناه:

## قد تبيس مِنْ قِسَّةِ تَتَارِ إلى السوم أَنْ قَد وجَدُ الحُرُّاس للكَعْبةِ مِن بَيْتِ الأَصْنَام

- ٢ لمَّا ثَارَتْ عَاصِفَةُ الدّين الإلْهِيّ في الهِنْدِ في عَهْدِ المَلِكِ أَكْبَر، رَفَعَ الشَّيخُ مجدد الألف الثاني لواء إحياءِ الدّينِ، وألْقى التّوجَهاتِ على قُلوبِ رؤساء الجُنُودِ الكِبّارِ أَمْثَال شَيْخ قَريد وخان خانان. جاء زَمَنّ انقلعتِ البّدعاتُ السيئةِ وانتهتْ، وكأن الأرْضَ أُخييتُ بعد مَوْتِها، وكان الأرْضَ أُخييتُ بعد مَوْتِها، وكان المَلِكُ العادِلُ المتديّن أورنكزيب من ثَمَراتِ جُهُودِه.
- ٣ هَاجَمَ الرَّوسُ داغستانَ فتقدّم مشايخ الطَّريقةِ أمثال الغَّازي محمَّد الشهيد والشيخ حَمْزة والشيخ شَامِل، وقَاتَلوا الشيوعيين ٤٦ سنة بداية من ١٨١٣م إلى ١٨٥٩م.
- ٤ أقامَ الشيخُ أحمَد الشّريف السنوسي مريديهِ في حَرْب طَرَابُلس ضدّ

- الإيطاليين وحَارَبَهم خَمْسَ عَشْرة سنةً محاربة شديدة، والزاوية السنوسية بالصحراء العظمى من أفريقيا مشهورة إلى الآن.
- عَشَر الأميرُ عبد القادر في الجَزائر ضِدَ الفرنسيين في الفَرْنِ التَّاسِعَ
   عَشَر الميلادي خَمْسَ عَشْرَةَ سنة من ١٨٣٢م إلى ١٨٤٧م وكَانَ مِنْ
   شيوخ الطريقة.
- ٦ قد احتلت مَقَاماً عظيماً في التاريخ أَسْمَاءُ الحَافظِ ضامِنِ الشّهيد رحمه الله تعالى في مَعْركةِ شاملي، والسيّد أَخْمَد الشهيد، والشّاه إسماعيل الشهيدان ببالاكوت رَجِمهم الله تعالى لِحُصُولِ التحريرِ من الإنكليز. وهؤلاء مِنْ مَشايخ الصّوفية.
- ٧ كان السيد جَمَّال الدين الأَفْغَانيَ مِنْ أَفْغانستان، وشَيْخ الهِنْد مولانا محمود حسن من الهند المَغروف بأسير مالتا، والشَّيخ حسن البناء من سلسلة الشاذلية، كل هؤلاء مشايخُ الطَّريقة قد جَاهَدُوا بالشَّيْف. وتاريخ الإشلام ناقِصُّ بدون ذكر هذه الضّحايا العظيمة.
- ٨ ــ قَدْ أَثَارَ شَيْخُ السَّلْسِلَةِ النَّقْشبنديةِ حَضْرةُ مرزاجانِ جانان الشَّهيد رَحِمَه
   اللَّه تعالى شَوْقَ الجِهَادِ في مُريديه حتى قَالَتِ امرأةً تُخَاطِبُ ابنيهِ:

قَالَتُ أُمّ محمّد على له ضَحَ بنفُسِك يا بني للجُلَافةِ

أَنْبِتُونِي مِنْ آثَارِ شَوْقِ الجِهَادِ في الشِّيخِ محمّد علي جَوْهَر، وفي الشَّيْخِ شَوْكَتْ علي، وكُتِبَ على قَبْرِ شَيْخِ قُتِلَ بِيَدِ ظَالِم أَبِياتُ معناها: وجَدُوا في لَوْحِ قَبْرِي مَكْتُوباً في الغَيْب: أَنْ لَيْسَ لِهِذَا المَقْتُولِ ذَنْبٌ مِيوَى لا ذَنْبَ.

هَاجَر الشَّيخُ محمّد على جَوْهر لتحريرِ المُسْلِمينَ من بيتهِ إلى لندن حتى يُبَلِّغَ صوتَ المُسْلِمين إلى برلمان الإنكليز، وتَحَمَّلَ مَشَاقَ الحَبْس، ولمَّا هُدُّدَ بالإغْدَام وَقَفَ أَمَامَ العَدُوْ وجَاهَدَ أَفْضَلَ الجِهَادِ وفقاً لحديثٍ؛ أَفْضَلُ الجِهَادِ مَنْ قَالَ كَلِمَةً حَقّ عِنْدُ سُلْطَانٍ جَائِرٍ.

وخَاطَبَ الكُفْرَ وقالَ: لا تَخْسَبُوا إِلَّا أَنْ لِي فَنَاه، ولَكِنَ الحقيقة أَنَّ لِي فَنَاه، ولَكِنَ الحقيقة أَنَّ لِي أَشْبَابُ البَقَاءِ مِنَ الغَيْبِ، الرّسالةُ التي وَصَلَتُ إلى الحُسَيْنِ بِن عليُّ رضي اللّه عنه: أَنَّا مَسْرُورٌ أَنَّ لَي تِلْكَ الرّسَالة رِسَالة القَضَاءِ مَوْتُ في سَبِيل اللّه، يا طَبِيبُ هو الدّواء الإكسير لي لا سِوَاهُ.

التَّوحيدُ: هو أَنْ يَقُولَ اللَّهُ في المَحْشَرِ: هذا الغَيْدُ غَضْبَانُ على الكَوْنَيْنَ لابِتغَاءِ مَرْضَاتِي.

وصلَّى اللَّهُ على خَيْر خَلْقِهِ سَيِّدِنا مُحَمَّدٍ وآلهِ وأَصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ.

# فهرس المحتويات

| 0  | مقدمة                                                                   |
|----|-------------------------------------------------------------------------|
| 0  | الباب الأول: عِلْمُ التَّصَوُفِ                                         |
|    | الذليلُ الأوُّلُ                                                        |
|    | القِسْمُ الأولُ                                                         |
|    | القِسْمُ الثَّانَي                                                      |
|    | القِسْمُ الثالثُ                                                        |
| 9  | الدُليلُ الثَّاني                                                       |
| 11 |                                                                         |
| 11 | قُصَارَى القَوْلِ                                                       |
| 17 | مَكَانَةُ التصوِّفِ عند أخيار الأُمة                                    |
|    | البَابُ الثَّاني: التَصَوَّفُ مَا هُو؟                                  |
|    | مَا حَصَل مِنْ هَذَا الكَلَامَ                                          |
|    | البابُ الثالثُ: تحقيقُ كلمةِ الصوفي                                     |
|    | ذِكْرُ أَسْئِلَةٍ مَشْهُورةٍ حَوْلَ لَفْظِ الصَوْفَيَ مَعَ أَجُوبَيْهَا |
|    | الصوفي مَنْ هُو؟                                                        |
| 40 | خُلَاصَة الكَلَام                                                       |
| 77 | الباب الرابع:                                                           |
| 40 | مُلَخْصُ الكَلَام                                                       |
| ۳٧ | البابُ الخامسُ: ضُرورةُ المُرْشِيدِ                                     |
| rv | اللهُ مِنَ القُرآن الكريم                                               |
|    |                                                                         |

| ٤١  | أَدُلَّة من أحاديث النبيّ ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | الدُّلائلُ العَقْلِيَةُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٥  | أدلَة مِنْ أحوالِ الصَّالحينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۰۵  | عَلَاماتُ الشيخ الكَامِلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | لباب السادس: في آدابِ الشَيْخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | وما الحَشَنَ ما قيلَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | ﴿ ذِكْرُ أَمُورٍ هَامَّةِ لَتَعْبِيرِ الرؤيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | البابُ السابعُ: إنْشَاءُ الزُّورَايَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | ادلَّة من القرآن المجيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | لباب الثامن: في المعتقدات معتقدات المريدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | إيضَاحُ شَنَاعَةِ الغُلُوِّ في تُغْظِيم أولياء اللَّه تعالى بمثالٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | الياب التاسع: دروس التصوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | زينة وجمال الشريعة المحمدية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | ذِكْرُ بَغْضِ الأَمْثِلَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 111 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 114 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 110 | 74 7 4 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 111 | أَدَلُةً مِنَ القُرآنِ المجيدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | ادِلَةٌ مِنَ الأَخَادِيثِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | ٢ ـ الفِكُرُ (المراقبة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | دَلَاثِلُ مِنَ القُرْآنِ المَجِيدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | دَلَاقِلُ مِنَ الأَحَاديثِ أَنْ المُعَادِيثِ أَنْ المُعَالِقِينِ المُعَادِيثِ أَنْ المُعَادِيثِ المُعَلِّدِيثِ المُعَادِيثِ المُعَادِيثِ المُعَادِيثِ المُعَادِيثِ المُعَادِيثِ المُعَادِيثِ المُعَادِيثِ المُعَادِيثِ المُعَادِيثِ المُعَلِّدِيثِ المُعَادِيثِ المُع |
|     | ٣ ـ الصَّلاةُ على النبيُّ على النبيُّ على النبيُّ على النبيُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | أَدلَّة مِنَ القُرآنِ الكَّرِيمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | 1.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| 11.  | دلائل من الأحاديث النبوية                                 |
|------|-----------------------------------------------------------|
|      | عدة أسئلة تُسأل عموماً عن الصلاة                          |
| 17Y  | على النبي ﷺ وأجوبتها                                      |
|      | ٤ _ الاستغفار                                             |
| ١٣٤  | أُدلةً مِنَ القُرآنِ الكَريم                              |
|      | دلائل من الحديث النَّبويّ الشريف                          |
|      | ٥ ـ تِلَاوَةُ القُرآنِ الكَريم                            |
|      | أدلَّة مِنَ القُرآنِ الكَّريُّم                           |
|      | أدلةً مِنَ الحَديثِ الشَّرِيفِ                            |
| 179  | ٦ ـ رَابِطَةٌ بِالشَّيْخِ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| 179  | أدلةً مِنَ الأحاَّديثِ                                    |
|      | شواهد شعربة                                               |
| 1 27 | الباب العاشر: أعمال اليوم والليلة                         |
| 10   | الباب الحادي عشر: في المعارف والحقائق                     |
| 10+  | الدُّنيا                                                  |
|      | عِبَادَاتُ                                                |
|      | التوية                                                    |
| 107  | الشَّيخُ والمُريدُ                                        |
| 100  | التَّقُوي                                                 |
| 100  | الذُّكُرُ والمُرَاقَبةُ                                   |
|      | الدَّفاء                                                  |
|      | العِلْمُ والغَمَلُ                                        |
| 10V  | للعُلماء الكِرام                                          |
| 09   | عَمَاهُ الصُّوبُ                                          |

|     | المتئورات                          |
|-----|------------------------------------|
| ١٨٠ | الباب الثاني عشر: الأخلاقُ الحميدة |
| 141 | مَكَارِمُ الأَخْلَاقِ              |
|     | أَخْلَاقُ الصَّالِحِينَ            |
|     | فَضَائِلُ حُسْنِ الخُلُقِ          |
| ۱۸۸ | أمثلة نادرة للنصح بي               |
| 19. | فَضَائِلُ الأَخْوَةِ الإسلاميةِ    |
| 198 | شروط أساسية للأخوّة                |
|     | الحبيبُ كيف يكونُ ؟                |
|     | ت آداب الأخوّة                     |
|     | الباب الثالث عشر: أسئلة وأجوبة     |